# منتخب احاديث امام نووي

(اربعین امام نووی)

ترجمه وتشریخ مولا ناامیرالدّین مهر

| 112 | 😭 شرم وحيا                             | <i>حد</i> يث20 |
|-----|----------------------------------------|----------------|
| 116 | استقامت                                | ىدىڭ 21        |
| 121 | ایک فرائض کی پابندی                    | مديث22         |
| 126 | 🕁 نیکیوں کے انبار                      | عديث23         |
| 131 | ☆ توحيد                                | مديث24         |
| 137 | ☆ اجروثواب کی راہیں                    | مديث25         |
| 142 | 🕁 صِدقه کا جامع تصور                   | مديث26         |
| 145 | 🖈 نیکی اور بدی کی پر کھ                | <i>عديث</i> 27 |
| 149 | 🖈 سنت پرِ قَائمُ رہنا                  | مديث28         |
| 154 | ☆ دین کامکمل نقشه                      | مديث29         |
| 160 | ☆ دین میں اعتدال                       | مديث30         |
| 165 | 🖈 الله تعالیٰ کی رضا اور لوگوں سے محبت | <i>مديث</i> 31 |
| 170 | 🛱 اسلام میں نقصان کا نہ ہونا           | مديث32         |
| 173 | 🕁 فیصلے کرنے کے لیے آیک اہم قاعدہ      | مديث33         |
| 176 | 🌣 ُراکی ہےروکناایمان کا تقاضا          | مديث34         |
| 182 | ☆مسلمانوں کے باہمی حقوق                | مديث 35        |
| 187 | 🤝 خِدمت ِخلق اور حصولِ علم             | مديث36         |
| 195 | 🖈 نیکی اور بدی کا اراده                | مديث37         |
| 200 | 🖈 نوافل اورالله کی محبت                | مديث38         |
| 205 | 🖈 بھول چوک پر گرفت نه ہونا             | مديث39         |
| 208 | 🖈 مومن اور د نیاوی زندگی               | مدیث40         |
| 210 | 🖈 کامل مومن                            | مدیث41         |
| 213 | 🛠 توبه واستعفار                        | مديث42         |
|     |                                        |                |

#### تعارف

ٱلْحَـمُـدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِيُنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلامُ عَلَى مُحَمَّدِ سَيِدِ الْعَالَمِيُنَ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ اَجْمَعِيْنَ.

اُمت مسلمہ دعوت کی اُمت ہے اس کی بعثت کا مقصد ہی اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ لوگوں کو نیکی کا تھم دے اور بُرائی ہے روکے پھر ان میں ایک گروہ لاز ما ایسا ہونا چاہیے جو انسانوں کو خیر کی طرف بُلائے 'یہ خیروینِ اسلام اور اس کی جامع تعلیم کا نام ہے۔ چنا نچہ دین کے داعیوں نے ہر زمانے میں مختلف طریقوں اور وسلوں سے دین کی دعوت انسانوں تک پہنچا کریے فریضہ اداکیا۔

ان دُعاۃ وَ هُداۃ میں ایک گروہ ان علاء کا ہے جنہوں نے اپنے کردار وگفتار کے ساتھ قرطاس وقلم کے ذریعے دعوت کا کام جاری رکھا اور صدقہ جاریہ کے طور پڑگراں قدر علمی ذخیرہ آنے والی نسلوں کے لیے ورثہ میں چھوڑ گئے' ان قیتی ذخیروں سے لوگ صدیوں تک استفادہ کرتے رہے ہیں اور کرتے رہیں گے۔

تحریر کے ذریعے دعوتِ دین کا کام کرنے والوں نے جہاں قرآن مجید کی تشریح وتفسیر عام کرنے کا کام کیا وہاں نبی عظیم کے افعال و اقوال کی اشاعت پر بھی کوئی کی نہیں چھوڑی۔آپ علیمی کی سیرتِ طیب ارشاداتِ عالیہ اور آپ کے افعال و اطوار کو جمع کرنے ' تشریح و توضیح کرنے ' اپنے زمانے کے لوگوں تک پہنچانے اور آنے والی نسلوں تک منتقل کرنے کاحق اداکردیا۔

ہدایت کے ان سرچشموں اور روشیٰ کے میناروں میں سے ایک امام نو وک ؓ کی اعلیٰ شخصیت ہے۔امام محی الدین ابوز کریا بیخیٰ بن شرف الدین نو وی دمشقی رحمتہ اللہ علیہ واشاعت كالخلاص ومحبت كے ساتھ ذمه ليا اور بندوبست كيا۔

الله تعالی سے دعا ہے کہ اسے قبول فرمائے قارئین کے لیے نافع بنائے اور ' لغزشوں اور فردوگر اشتوں کوایے عظیم عفوں سے معاف فرمائے۔ (آمین)

رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكِ أَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلَيْمُ وتُبُ عَلَيْنا إِنَّكِ انْت

التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ

امیرالدین مهر پروفیسر دعوة اکیڈی بین الاقوامی اسلامی یو نیورٹی اسلام آباد

## نبيت وأخلاص

عَنُ آمِيُرِ الْمُؤُمِنِيُنَ آبِي حَفُصٍ عُمَرَ بُنِ الْحَطَّابِ رَضِىَ اللهُ عَنُهُ قَالَ سَمِعُتُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكَ يَقُولُ "إِنَّمَا اللَّاعُمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ المَّهِ ثَلُوكُ اللهِ عَمَانُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ المُمرِئِ مَانَوَى، فَمَنُ كَانَتُ هِجُرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجُرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجُرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجُرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ وَمَنُ كَانَتُ هِجُرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا آوِ الْمُرَأَةِ يَنُكِحُهَا فَهِجُرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى مَا هَاجَرَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

حفرت عمر بن خطابٌ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیہ سے فرماتے ہوئے سا:

''تمام انسانی اعمال کا دارو مدار بس نیتوں پر ہے اور آ دمی کواس کی نیت ہی کے مطابق پھل ملتا ہے تو جس شخص نے اللہ اور اس کے رسول کی طرف ہجرت کی ایعنی اللہ اور رسول کی رضا جوئی اور اطاعت کے سوا اس کی ہجرت کا اور کوئی باعث نہیں تھا تو اس کی ہجرت در حقیقت اللہ اور اس کے رسول ہی کی طرف ہوئی اور جو کسی دنیاوی غرض کے لیے یا کسی عورت سے نکاح کرنے کی خاطر مہاجر بنا تو (اس کی ہجرت اللہ اور اس کے رسول کے لیے نہ ہوگ بلکہ ) فی الواقع جس دوسری غرض اور نیت سے اس نے ہجرت اختیار کی تو اللہ کے نزویک بس اس کی ہجرت مانی جائے گی۔''

تشريخ:

یہ صدیث ان احادیث میں نے ایک ہے جو جوامع الکلم میں اور جن میں اسلام کی

بنیادی تعلیم دی گئی ہے چونکہ اس میں اخلاصِ نیت کی تعلیم و ترغیب ہے اس لیے بہت سے محدثین نے اپنی کتابوں کی ابتدا اس حدیث ہے کی ہے تا کہ ان کی نیت اور اخلاص کی صحیح سمت کا تعین ہو جائے۔ اس حدیث کی اہمیت بیان کرتے ہوئے امام شافعی اور امام احمد فرماتے ہیں کہ اس میں دین کا ایک تہائی علم آگیا ہے۔ امام بیمی اس کی توجیہ یہ کرتے ہیں کہ بندے کے اعمال کا تعلق دل زبان اور اعضاء سے ہوتا ہے اور نیت (دل کا عمل) ان میں سے ایک ہے۔ امام شافعی سے روایت ہے کہ اس حدیث سے فقہ کے سر (۰۷) ابواب کا تعلق ہے۔ پھر علماء نے اس کی اہمیت کا ایک پہلویہ بیان کیا ہے کہ اسلام کے تین بڑے شعبے ہیں: ایمان یعنی اعتقادات اعمال اور اخلاص چونکہ میہ حدیث اخلاص کے پورے شعبے پر حاوی ہے اس لیے کہا جا تا ہے کہ اسلام کا ایک تہائی حصہ اس میں آگیا ہے۔

اعمال کے کلمے سے مراداعمالِ صالحہ ہیں یعنی وہ اعمال جن کے کرنے کا اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول علی ہے ہیں۔ ایسے اس کے رسول علی ہے جو تقرب الیٰ اللہ اور اجروثواب کا ذریعہ ہیں۔ ایسے اعمال کی صحت اور قبولیت کا دارومدار نیت واخلاص پر ہے ایسے اعمال جن میں سرے سے نیت ہی نہیں کی گئی یا نیت کی گئی کیکن وہ اللہ کے لیے نہیں ہے بلکہ کی دنیاوی غرض ومطلب برآ ری کے لیے ہے تو ایسے اعمال صحح نہیں ہوں گے اور نہ ہی ان پر اجروثواب حاصل ہوگا۔

الله تعالی عمل کے ساتھ نیت کا اور ظاہر کے ساتھ باطن کا بھی دیکھنے والا ہے اس کے ہاں ہو مگل کی قدرو قیمت عمل کرنے والے کی نیت کے حساب سے لگائی جائے گی لہذا ہر شخص کو کوئی بھی نیک عمل کرتے وقت اپنے دل کو اچھی طرح نٹول کر اخلاص کے ساتھ صحیح نیت کر لینی جاہیے۔معلوم ہو کہ اعمال کی تین قسمیں ہیں:

- (۱) طاعات یعنی وه کام جن کوشریعت نیکی اور ثواب قرار دیتی ہے۔
  - (۲) معاصی یعنی گناه و نافر مانی کے کام
- (۳) مباحات وہ کام جونی نفسہ نہ طاعت ہیں اور نہ معصیت جیسے اچھا کھانا اور اچھا بہننا نیت کی تا شیرطاعات اور مباحات میں ہوتی ہے معاصی میں نیت کی کوئی تا شینہیں ہے اور گناہ ہرصورت میں گناہ ہے چاہے کری نیت سے ہو یا اچھی نیت سے ہو بلکہ گناہ کے کام کواچھی نیت سے کرنا اور ثواب کی امیدر کھنا مزید قباحت اور سزا میں زیادتی کا باعث ہے۔

نیکی کا بڑے ہے بڑا کام بھی اگر اخلاص اور للہیت ہے خالی ہوگا تو وہ جہنم ہی میں اگر اخلاص اور للہیت ہے خالی ہوگا تو وہ جہنم ہی میں لے جائے گا۔ قرآن پاک کی ذیل کی دوآ یتوں میں صدقات وخیرات کرنے والے دوقتم کے آ دمیوں کا ذکر کیا گیا ہے' ایک وہ لوگ جو دنیا کے دکھاوے کے لیے اپنا مال خرچ کرتے ہیں اور دوسرے وہ جو محض اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی کی نیت سے غریبوں' مسکینوں اور حاجت مندوں کی مدد کرتے ہیں۔ ان دونوں گروہوں کے ظاہری عمل میں قطعی کی رنگی ہے اور ظاہر ہے کہ آئھان کے درمیان کی فرق کا حکم نہیں کر سکتی لیکن قرآن مجید بتلاتا ہے چونکہ ان میں نیتیں مختلف ہیں اس لیے ان دونوں کے عمل کے نتیج بھی مختلف ہیں۔ ایک کاعمل سراسر ہرکت ہے اور دوسرے کاعمل بالکل اکارت ہے۔

كَالَّذِى يُنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلاَ يُؤُمِنُ بِاللهِ وَالْيَوُمِ الْأَخِرِ فَمَثْلُهُ كَامَثُلُ مَثُلُ الْمَعْدُ الْاَ يَقْدُرُونَ كَمَ مَثُلِ صَفُوانِ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَاصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلُدًا لاَ يَقْدُرُونَ كَمَ مَثُلِ صَفُوانِ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَا اللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمِ الْكَفِرِينَ. (البَرْهِ ٢٢٣٢) على شَيْء مِمَّا كَصَبُوا وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمِ الْكَفِرِينَ. (البَرْهُ ٢٢٣١) اللهُ ال

قرآن اخلاص الحجی نیت اور الله کی رضاجوئی کے لیے مال خرج کرنے والوں کی مثال اس طرح دیتا ہے:

وَمَثَلُ الَّذِيْنَ يُنُفِقُونَ اَمُوالَهُمُ ابْتِغَآءَ مَرُضَاتِ اللهِ وَتَثْبِيُتًا مِّنُ اَنْفُسِهِمُ كَـمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوَةٍ اَصَابَهَا وَابِلْ فَآتَتُ اُكُلَهَا ضِعُفَيْنِ فَانُ لَّمُ يُصِبُهَا وَابِلْ فَطَلْ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيُرْ. (الِقرة٢١٥:٢)

''اور ان لوگوں کی مثال جو اپنے مال محض اللہ کی رضاجو ئی کے لیے ول کے بورے ثبات وقر ار کے ساتھ فرچ کرتے ہیں' ان کے فرچ کی مثال ایسی ہے

جیے کسی سطح مرتفع پر ایک باغ ہوا گر زور کی بارش ہو جائے تو ڈ گنا پھل لائے اورا گر زور کی بارش نہ بھی ہوتو ہلکی پھوار ہی اس کے لیے کافی ہو جائے۔''

تو اگر چہ ان دونوں نے بظاہر کیساں طور پر اپنا مال غریبوں مسکینوں اور حاجت مندوں پرخرج کیا گر چونکہ ایک کی نیت محض دکھاوے اور ریا کی تھی اس لیے لوگوں کے دکھ لینے یا زیادہ سے زیادہ ان کی وقتی داد و تحسین اور تعریف کے ڈونگرے برسانے کے سوااس کو کھی حاصل نہیں ہوا' کیونکہ اس کی غرض اس انفاق سے اس کے سوا اور پچھتھی ہی نہیں لیکن دوسرے نے چونکہ اس ایثار اور انفاق سے اللہ کی رضاجوئی اور اس کا فضل وکرم چاہا تھا اس لیے اللہ نے اس کواس کی نبیت کے مطابق کھیل دیا۔

اس بات كوحفور اكرم علي في في ايد ايد ارشاد مين اس طرح فرمايا:

"الله تعالیٰ تمہاری شکل وصورت اور تمہارے مال نہیں دیکھنا بلکہ وہ تو تمہارے دل (نیتیں) اور تمہارے اعمال دیکھنا ہے۔" (مسلم)

وں رسی اور مہارے ماں دیسا ہے۔ رسم ) الله تعالی کے نزد کیک کی حسب ونسب ذات پات اور حسن و جمال کی قدر نہیں ہے

بلکہ نیت اخلاص اور اعمال کی سچائی کی قدر ہے۔کسی شاعر نے کیا خوب کہا ہے \_

درقیامت این نه پرسندت که اجداد تو کیست

لیک آنجا ایں پر سندت کہ اعمال تو چیت

"قیامت کے دن تجھ سے بینہ بوچھا جائے گا کہ تیرے باپ دادا کون ہیں؟

بلكه يه يوچها جائے گا كه تيرے اعمال كيے ہيں؟''

جس عالم میں ہمیں کام کرنے کا موقع دیا گیا ہے یہ عالم ظاہراور عالم شہادت ہے اور ہمار عدود ہیں بعنی یہاں ہم ہر خض ہمارے حواس وادرا کات بھی یہاں صرف ظاہراور مظاہر تک محدود ہیں بعنی یہاں ہم ہر خض کا صرف ظاہری چال چلی دیکھ کر ہی اس کے متعلق اچھی یا پُری رائے قائم کر سکتے ہیں اور اس بنیاد پر اس کے ساتھ معاملہ کر سکتے ہیں۔ ظاہری اعمال سے اس کی نیتوں ول کے جمیدوں اور سینوں کے راز دریافت کرنے ہے ہم قاصر بھی ہیں اور اس کے مکلف بھی نہیں کے ساتھ فاروق نے فرمایا:

نحن نحكم بالظاهر والله يتولى السرائر (بماراكام ظامر برحكم لكانا باورخفى

۔ اللہ کے سپر دہیں) آخرت میں فیصلہ کرنے والاعلام الغیوب ہوگا اور وہاں فیصلہ نیتوں ۔ ول کے ارادوں کے لحاظ سے ہوگا۔ گویا احکام کے بارے میں جس طرح یہاں ظاہری اللہ اصل میں اور کسی کی نیت پر یہاں کوئی فیصلہ نہیں کیا جاتا اسی طرح وہاں معاملہ اس لے برعکس ہوگا اور خلا ہری اعمال کو ان کے تابع رکھا جائے رہا

نیت اور اخلاص کے بارے میں یہ بات معوظ رہے کہ کسی ممل کی نیت کرتے وقت اس ہا ادائیگی میں اللہ کی رضا کے علاوہ اور کسی پہلو کو سامنے نہ رکھا جائے جیسے کسی آ دمی کی شنودی کوئی مالی بدنی اور مادی فائدہ شہرت وغیرہ نہ رکھا جائے اس لیے کہ یہ ایک درج اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک اور ریاء ہے۔ ایک صدیث نبوی ہے:

"خضرت ابوامامهٔ کہتے ہیں کہ ایک آدمی نے آ کر رسول علی ہے پوچھا کہ
"ایک آدمی جہاد کرتا ہے اور اس سے اجر اور شہرت چاہتا ہے؟" (کیا یہ صحح
ہے) آپ علی نے نے فرمایا" اس کے لیے بھی نہیں ہے" اس شخص نے بیسوال
تین مرتبہ دہرایا اور آپ علی ہے ہرمرتبہ یہی فرماتے رہے کہ" اس کے لیے کوئی
اجروثو اب نہیں ہے" پھر آپ علی ہے نے فرمایا کہ" اللہ تعالیٰ کے ہاں وہی عمل
قابلِ قبول ہے جو خالص اللہ کے لیے ہواور اس سے اس کی رضا طلب کی گئی

ایک دوسری حدیث میں ارشاد ہے کہ شرک لینی تھوڑا سا ریاء اور دکھاوا بھی شرک

فدکورہ بالا گزارشات سے اور نیت کے بارے میں آمدہ احادیث اور فقہاء کی ضاحتوں سے نیت کے بارے میں چندایک باتیں خلاصے کے طور پر نکات میں یہاں درج کی حاتی ہیں:

ہ ہرنیک عمل کے لیے نیت کرنی جا ہیے اور یہ نیت اس عمل کی ادائیگی میں اللہ کی رضا اور خوشنودی حاصل کرنے اور اس کی ادائیگی کے لیے ہو۔

کنیت کے الفاظ زبان سے کہنا ضروری نہیں ہیں بلکہ متحب کے درجے میں ہیں البتہ

دل میں کیسوئی سے ارادہ کرنا ضروری ہے۔

کوئی عمل چاہے کتنا ہی بڑا اور تو اب والا ہؤ اللہ تعالیٰ کے ہاں اس وقت شرف قبولیت حاصل کرتا ہے جب خاص اللہ کے لیے ہواور اس میں کسی دوسری بات کی ملاوت نہ ہؤئر ہے کاموں میں نیت کو کوئی وخل نہیں ہے چاہے کتی اچھی نیت اور اراد ہے ہے ہے ہائیں بہر حال بُرے ہی رہیں گے۔

کوئی شخص اپنی نیت کا اظہار کرے تو حتی الوسع اس کی وضاحت اور نیت کو تسلیم کر لیا جائے اور خواہ مخواہ بر کمانی نہ کی جائے۔

نیت کے لفظی معنی ہیں ارادہ کرنا وصد کرنا۔ شریعت کی اصطلاح میں معنی ہیں کسی فعل کوکرتے وقت ول سے اس کا ارادہ کرنا' نیت کے دوسرے معنی ہیں عبادت کو عادت سے جدا کرنے یا ایک عبادت کو دوسری عبادت سے جدا کرنے کا قصد کیا جائے اگر کسی نے کوئی فعل کرنے کا ارادہ کیالیکن فعل اس وقت نہیں کیا بلکہ اسے مؤخر کر دیا تو بیرعزم کہلائے گا جیے کوئی شخص اینے گھر سے ظہر کی نماز ادا کرنے کے ارادے سے نکلا تو بیعزم ہے اب بیہ شخص نماز کے لیے کھڑا ہوگا تو اس وقت نیت کرے گا۔ شریعت مطہرہ نے کسی عمل کی ادائیگی کے وقت اس لیے نیت رکھی ہے تا کہ آ دمی اس کام کے کرنے میں یکسو ہو جائے اور عادت اورعبادت میں فرق واضح ہو جائے۔علماء نے اس کی مثال بیددی ہے کہ آ دمی مجد میں بعض اوقات عادةً ستانے اور آرام كرنے كے ليے جاكر بيٹھ جاتا ہے اب ير تخص جب اعتكاف کی نیت کر کے بیٹھے گا تو یہ بیٹھنا عبادت بن جائے گایا جیسے آ دمی عموماً عادت کے طور برعسل کرتا ہے اب یہ جمعہ کے روز سنت سمجھ کر ادائیگی سنت کی نبیت سے نسل کرے گا تو بی عبادت ہوجائے گااس طرح نیت مقاصد اور عبادات کے درمیان تمیز کرنے کے لیے بھی ہے جیسے ظہری حار رکعت سنت اور حار رکعت فرض ادائیگی میں کیساں ہیں' ان میں فرق بہوتا ہے اس معنی کی طرف حضورِ اکرم علی کے اس ارشاد سے رہنمائی ہوتی ہے" آپ علی سے ایک شخص نے سوال کیا کہ ایک شخص دکھاوے کے لیے لڑتا ہے' ایک حمیت وعصبیت کے لیے لڑتا ہے یا شجاعت کے لیے لڑتا ہے ان میں سے کون سا اللہ کی راہ میں ہے؟ تو آ ہے ایک نے فرمایا''جو پخض اس لیے لڑتا ہے تا کہ اللہ کا کلمہ ہی بلند ہوتو بیاللہ کی راہ میں ہے۔'' (متفق علیه)

# دینِ اسلام کی بنیادیں

عَنُ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَيْضًا قَالَ "بَيْنَهَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ رَسُول اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوُم إِذْ ظَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلْ شَدِيُدُ بَيَاضٍ الثِّيَاب، شَـدِيُدُ سَوَادِ الشُّعُر، لَايُرَى عَلَيْهِ آثَرُ السَّفَر وَلاَ يَعُرفُهُ مِنَّا أَحَذْ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيُّ عَلِيُّكُ فَأَسُنَدَ رُكُبَتِيهِ إِلَى رُكُبَتِيهِ وَوَضَعَ كَفَّيُهِ عَلَى فَخِذَيْهِ وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخُبِرُنِي عَنِ ٱلْإِسُلَامَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْسَةُ: ٱلْمِاسُلامُ أَنُ تَشْهَــذَ أَنُ لَّا إِلْــٰهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدُا رَّسُولُ اللهِ ، وَتُقِيمُ الصَّلاَةَ، وَتُؤُتِي الزَّكاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِن اسْتَطَعُتَ إِلَيْهِ سَبِيُلاً، قَالَ صَدَقُتَ، فَعَجَبُنَا لَهُ يَسُأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخُبرُنِي عَن الْإِيْمَان؟ قَالَ: أَنْ تُؤُمِنَ باللهِ وَمَلاَّئِكَتِه وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوُمِ الْآخِرِ، وَتُؤُمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرَّهِ، قَالَ: صَدَقُتَ، قَالَ فَأَخُبرُ نِي عَنِ الإِحْسَانِ قَالَ: أَنْ تَعُبُدَ اللهُ كَانَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَّمُ تَكُنُ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ، قَالَ: فَأَخُبرُنِي عَنِ السَّاعَةِ؟ قَالَ: مَا السَمْسُؤُلُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ، قَالَ: فَأَخْبِرُنِيُ عَن اَمَارَاتِهَا؟ قَالَ اَنُ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنُ تَرَى الْحَفَاةَ الْعُرَاقَ الْعَالَةَ رعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ ثُمَّ إِنْطَلَقَ، فَلَبثُتُ مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ: يَا عُـمَـرَ أَتَدُرِيُ مِنَ السَّائِلُ؟ قُلُتُ اللهُ وَرَسُولُهُ اَعُلَمُ، قَالَ فَإِنَّهُ جِبُرِيُلُ أَتَاكُمْ يُعَلَّمُكُمْ دِينَكُم (رواوسلم)

یہ جواب سُن کر اس شخص نے کہا''صدفت' (آپ عَلِی ہے نھیک فرمایا) اس پر ہم لوگوں کو تعجب ہوا کہ وہ سوال بھی کرتا ہے اور پھر ایسے انداز میں ٹھیک بتا تا ہے (جیسے وہ پہلے سے جانتا ہو)

راوی کہتا ہے کہ پھراس نے پوچھا''اچھا بتائے ایمان کیا ہے؟'' آپ علیہ نے فرمایا''ایمان میا ہے؟'' آپ علیہ نے فرمایا''ایمان میں ہے کہتم اللہ پر، اس کے رسولوں پر، اس کی کتابوں پر، اس کے رسولوں پر، آ ہے دن پر اور اچھی بُری تقدیر پر ایمان لاؤ'' میہ جواب سُن کر اس نے پھر وہی ''صدفت'' (آپ نے ٹھیک فرمایا) کہا۔

پھراس نے سوال کیا''اچھا بتا یئے احسان کیا ہے؟''

آنخضرت علیقی نے فرمایا''احسان میہ ہے کہتم اللہ کی اس طرح عبادت کر و کہ جیسے تم اسے دیکھ رہے ہولیں اگرتم اسے نہیں دیکھ رہے ہو۔ (یعنی تمہارے اندریہ کیفیت پیدائبیں ہورہی ہے تو کم از کم میسمجھو) کہ بلاشبہ اللہ تمہیں دیکھ رہاہے۔''

پھراس نے سوال کیا''اچھا یہ بتائے قیامت کب آئے گی؟''

آ پ علی ہے نے فر مایا ''سوال کرنے والا اور جس سے سوال کیا گیا ہے، دونوں اس

بارے میں برابر ہیں۔'' (نہ مجھے معلوم ہے اور نہ تم واقف ہو ) اس براس نے کہا''اچھا تو اس کی نشانیاں بتا و یجیے؟''

آنخضرت علی این اس کی بعض نشانیاں بیہ میں) (لونڈی) عورتیں ایسی لئر کیاں جنیں جو اپنی ماں کی سردار ہوں، تم ننگے ہیر، ننگے بدن، قلاش اور بکریاں چرانے والوں کو دیکھو کے کہ اونچی اونچی عمارتیں بنا کرآپس میں اس پرفخر کرنے لگیں۔''

(حفرت عمر کہتے ہیں کہ اس سوال وجواب کے بعد) وہ شخص چلا گیا اور میں بہت دیر تک آپ علیہ کے جس کہ اس سوال وجواب کے بعد) وہ شخص چلا گیا اور میں بہت دیر تک آپ علیہ کے سے وال کرنے سے زکار ہا پھر آنخضرت علیہ نے خود ہی فر مایا''اللہ اور اس کا (رمنی اللہ تعالیٰ عنہ ) کیا تم جانتے ہیں'' آپ علیہ نے فر مایا'' یہ جبرائیل (علیہ السلام) متے اس غرض رمول ہی خوب جانتے ہیں'' آپ علیہ کا کیس ۔''

## تشريح:

یے حدیث شریف ان احادیث میں سے ایک ہے جن میں اسلام کی بنیادی تعلیم جامع انداز میں بیان کی گئی ہے۔ علاء نے اسلامی تعلیمات کو تین حصوں میں تقسیم کیا ہے: ایک عقائد، دوسرے اعمال اور تیسرے اخبار (یعنی گزشتہ زمانے یا آنے والے دور کی خبریں اور پیش گوئیاں) اس میں ان تینوں باتوں کی تعلیم موجود ہے اس لیے بعض علاء نے اسے ''ام النہ ''کا نام دیا ہے جیسے سورة فاتحہ کا نام ''ام القرآن' رکھا گیا ہے البتہ اس کا مشہور نام ''حدیث جبرائیل علیہ السلام خود انسانی شکل میں دین سکھانے اور علم پڑھنے اور اس کے آداب بتانے کے لیے آئے تھے۔

#### (۱) اسلام

اسلام کے اصل معنی ہیں، انپے آپ کوکسی کے سپر دکر دینا اور بالکل اس کے تابع فرمان ہو جانا اور اللہ کے بیسیج ہوئے اور رسولوں کے لائے ہوئے'' دین'' کا نام اسلام اس لیے ہے کہ اس میں بندہ اپ آپ کو بالکل مولا کے سپر دکر دیتا ہے اور اس کی کمل اطاعت کواپنی زندگی کا دستور قرار دیتا ہے۔ دینِ اسلام کی اصل حقیقت یہی ہے اور اس کا مطالبہ ہم

ہے کیا گیاہے۔

فَاالِهُكُمُ اللهُ وَّاحِدْ فَلَهُ أَسُلِمُوا. (جَهُ ٣٣:٢٢)

''تمہارااللہ وہی الہ واحد ہے لہٰذاتم اس کے''مسلم'' یعنی مطیع بن جاؤ۔'' دوسری جگہ ارشاد ہے:

وَمَنُ يَّبُتَ غِ غَيْرَ الْإِسُلامِ دِينًا فَلَنُ يُتَقِبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ مِنَ الْخُرِةِ مِنَ الْخُرِيةِ مِنَ الْمُعْرِيةِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِن اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ الللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ

"جس نے اسلام کے سواکوئی اور دین اختیار کرنا جاہا تو وہ ہرگز قبول نہیں ہوگا اور وہ آ دمی آخرت میں بڑے گھاٹے والوں میں سے ہوگا۔"

بہرحال اسلام کی اصل روح اور حقیقت یہی ہے کہ بندہ آپنے آپ کو کلی طور پر اللہ کے سپر دکر دے اور ہر پہلو سے اس کامطیع فرمان بن جائے۔

اسلام کے پیچ پخصوص ارکان ہیں جو ایک طرف اسلام کے'' پیکر محسوس'' اور اس کی بنیادیں ہیں اور دوسری طرف وہ تعبدی امور ہیں جن سے اس کیے ہوئے عہد کی تجدید ہوتی رہتی ہے اور ان کے ذریعے ان لوگوں کے درمیان جنہوں نے اپنا دستور حیاتِ اسلام کو بنایا ہے لیعنی مسلمان اور ان کے درمیان جنہوں نے نہیں بنایا، کافی فرق ہوتا رہتا ہے۔

پہلے سوال میں اسلام کے انہی بنیادی ارکان کا تذکرہ کیا گیا ہے تعنی کلمہ شہادت، نماز، زکو ق،روزہ اور حج بیت اللہ ہیں۔

ارکانِ اسلام اور ایمان کی بنیادی باتوں کو دل وزبان سے تسلیم کر لینے سے ایک شخف دائر ہ اسلام میں داخل ہو جاتا ہے اور اسے مسلم معاشرے کے تمام حقوق حاصل ہو جاتے ہیں اب اس کے بارے میں شکوک وشہات کا اظہار کرنا یا اس کی دل کی کیفیت معلوم کرنا اور شؤلنا ہماری ذمہ داری نہیں ہے، آخرت کا معاملہ اللہ کے حوالے ہے۔ ہاں! آخرت میں اور شؤلنا ہماری ذمہ داری نہیں ہے، آخرت کا معاملہ اللہ کے حوالے ہے۔ ہاں! آخرت میں ایسا اسلام وایمان ہی مطلوب اور نجات کا ذریعہ ہے جس میں اقرار کے ساتھ مکمل دلی تصدیق موجود ہو، آدمی نے ایمان کے تقاضوں کو دل سے تسلیم کیا ہو اور اس کے تقاضوں کے مطابق عمل صالے بھی کیے ہوں۔

شریعت کی اصطلاح میں اسلام اور ایمان دوعلیحدہ اصطلاحیں ہیں اور ان دونوں کا

باہمی تعلق بھی ہے لبذا انہیں سمجھانے کے لیے منطق کی اصطلاح ہی عموم خصوص کن وجہ کا تعلق بتایا گیا ہے یعنی اسلام کا کلمہ عام ہے اور ایمان خاص ہے، یہ دونوں ایک ساتھ تسلیم کرنے کی حد تک شروع ہوتے ہیں پھرعمل کے میدان میں اسلام حاوی رہتا ہے۔

#### (۲)ايمان

ارکانِ اسلام کا تفصیلی بیان حدیث نمبر۳ میں ملاحظہ کریں، وہاں قدرتے تفصیل ہے بتایا گیا ہے کہ بیرعبادتیں انسان کی کس طرح تربیت وتعلیم کرتی ہیں اوران کا انسانی زندگی اورمعاشرے پرکتنا گہرااثر ہوتا ہے۔

دوسرے سوال میں حضرت جبرائیل علیہ السلام نے ایمان کے بارے میں پوچھا تو آپ علیقہ نے چھرا کی ایمان کے بارے میں پوچھا تو آپ علیقہ نے چھر(۲) باتیں گنا کر بتایا کہ ان کو مانے اور تصدیق کرنے کو ایمان کہتے ہیں، ان چھر(۲) باتوں کا قرآن مجید میں صراحت سے تذکرہ آیا ہے۔ ارشاد ہے:

اَمَنَ الرَّسُولُ بِمَآ أُنُزِلَ اللَّهِ مِنُ رَّبِّهِ وَالْمُؤُمِنُونَ كُلَّ اَمَنَ بِاللهِ وَمَلَّئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنُ رُّسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعُنَا وَاَطَعُنَا غُفُرَانَكَ رَبَّنَا وَالَيُكَ الْمَصِيرُ. (التِرم:١٨٥)

''ایمان لایا رسول ( عَلَیْ ایک اس تعلیم پر جواس کے رب کی طرف سے اس پر اُتاری گئی ہے اور مومن بھی ایمان لائے۔ بیسب اللہ، اس کے فرشتوں، اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں میں کی کتابوں اور اس کے رسولوں میں سے کسی کے درمیان فرق نہیں کرتے اور سب نے کہا ہم نے سنا اور اطاعت کی، ہم تیری بخشش چاہتے ہیں اور تیری طرف لوٹنا ہے۔''

ای طرح دوسری جگدارشاد ہے:

يْنَايُهَا الَّذِيْنَ امَنُوْ آ امِنُوُ ا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَٰبِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَٰبِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَٰبِ اللَّهِ وَمَلْئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَالْمَوْدِهِ الْاَحِرِ فَقَدُ ضَلَّ ضَلاً \* بَعِيدًا : (التراسَ ١٣١٣)

"اے ایمان والو! ایمان لاؤاللہ پر اور اس کے رسول پر اور اس کتاب پر جو اس نے اس سے پہلے اس نے اس سے پہلے

نازل کی ہے اور جو بھی اللہ، اس کے ملائکہ، اس کی کتابوں، اس کے رسولوں اور آخرت کے دن کا انکار ( کفر ) کر ہے تو وہ گمراہی میں بہت دُورنکل گیا۔'' پھر تقدیر کے بارے میں دوسری جگہ ارشاد آیا ہے کہ:

''اے پیغیمر! آپ اعلان کر دیجیے کہ ہر چیز خدا کی طرف سے (اور اس کے , حکم) ہے ہے۔'' (انساء،۲۵)

اس سوال کے جواب میں بیان ہونے والی باتوں کو'' ایمانِ مفصل' کہا جاتا ہے جن کی تھوڑی تی تفصیل دی حاربی ہے:

- (الف) الله پرایمان لانے کا مطلب میہ ہے کہ اس کے موجود ہوئے، وحدہ لاشریک لہ، خالقِ کا ئنات اور رب العالمین ہونے کا یقین کیا جائے، عیب ونقص کی ہر بات سے یاک اور ہرصفت کمال ہے اس کومتصف سمجھا جائے۔
- (ب) فرشتوں پر ایمان لانا، ان کو خدا کی پاکیزہ اور محترم مخلوق اور اس کے فرماں بردار بندے مانا جائے۔ نیزیہ مانا جائے کہ ان میں شر، شرارت اور عصیان کا عضر ہی نہیں ہے اور مخلوقات میں ایک مستقل نوع کی حیثیت سے ان کے وجود کوحق مانا جائے۔
- (ج) الله تعالى نے اپنے رسولوں كے ذريعے وقاً فو قا اپنى مخلوق كى رہنمائى اور ہدايت كے ليے جو كتابيں نازل كيں ان سب ميں آخرى كتاب قرآن مجيد ہے۔ يہ پہلى كتابوں كى تصديق كرنے والى اور ان كى مگران اور ان كى قائم مقام ہے، ان كتابوں كى ضرورى تعليم قرآن مجيد ميں سموئى گئى ہے اب قيامت تك كے ليے يہ كتاب ہدايت ہے۔ ارشادے:

إِنَّا نَحُنُ نَوَّ لَنَا الذِّكُو وَإِنَّا لَـهُ لَحَافِظُونَ. (الجره: ٩)
" بِ شَكَ بَم نَ بَى قَر آن أتارا بِ اور بم بى اس كى حفاظت كرنے والے
" " "

رد) الله کے رسولوں پر ایمان لانا ہے ہے کہ الله تعالیٰ نے وقباً فو قباً اور مختلف علاقوں میں اپنے برگزیدہ بندے انسانوں کی ہدایت کے لیے بیسجے ہیں، ان لوگوں نے پوری امانت اور دیانت سے خدا کا پیغام پہنچایا اور لوگوں کو راو راست پر لانے کی یوری

پوری کوشش کی اس سلسلے کی آخری کڑی حضرت محمد علیصیہ بیں جو خاتم النبین ہیں اور رہتی دنیا تک کے لیے نبی ہیں۔

(ه) آخرت پرایمان یہ ہے کہ اس حقیقت کا یقین کیا جائے کہ یہ دنیا ایک دن قطعی طور پر
فنا کر دی جائے گی اور اس کے بعد اللہ تعالیٰ اپنی خاص قدرت سے پھر سارے
مُر دوں کو جلائے گا اور یہاں جس نے جیسا پھی کمل کیا ہوگا اس کے مطابق جز ااور سزا
دی جائے گی، آخرت پر ایمان میں مرنے کے بعد جی اُٹھنے، حیاب کتاب، پلِ
صراط، جنت ودوزخ اور وہ واقعات جن کا ذکر قرآن وحدیث میں قیامت کے دن
اور اس کے بعد کے حالات کے سلسلے میں آیا ہے، ان کوحق جاننا اور حق ماننا ہے۔

(و) تقدیر پر ایمان لانا میہ ہے کہ اس بات پر یقین کیا جائے اور مانا جائے کہ دنیا میں جو
پھی ہورہا ہے (خواہ وہ خیر ہو یا شر) وہ سب اللہ کے حکم اور اس کی مشیت سے
ہے جس کو وہ پہلے ہے ہی طے کر چکا ہے، ایمانہیں ہے کہ وہ تو پچھاور چاہتا ہواور دنیا
کا یہ کارخانہ اس کی منشاء (اس کے ارادہ) کے خلاف اور اس کی مرضی کے علی الرغم
چل رہا ہے۔ایما ماننے میں خداکی انتہائی عاجزی اور بے چارگی لازم آئے گی۔

یہ چھ(۱) باتیں ایمان کی بنیادی باتیں ہیں، انہیں دل سے ماننا ایمان باللہ اور ایمان بالرسول کا تقاضا ہے اس لحاظ سے دیکھا جائے تو یہ باتیں اسلام کی بنیادی باتوں میں داخل ہیں۔

#### احسان:

احسان بھی ایک شرعی اصطلاح ہے جس کے خاص مفہوم ومعنی ہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ا

بَـلَى مَنُ اَسُلَمَ وَجُهَةً لِلهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَـةٌ آجُرُهُ عِنُدَ رَبِّهِ وَلاَ خَوُفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ خَوُفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمُ يَحُزَنُونَ. (القره١١٢:١١)

''ہاں جس نے اپنے آپ کو خدا کے سپر د کر دیا ہے اس کے ساتھ احسان کا وصف بھی اس میں ہوتو اس کے رب کے پاس اس کے لیے خاص اجر ہے۔'' احسان کے فظی معنی بیں کسی کے ساتھ اچھا سلوک کرنا،کسی کام کوعمد گی ہے سرانجام دینا اور سچائی سے حکم پورا کرنالیکن شریعت کی اصطلاح میں اس کا مفہوم وہی ہے جو آپ
علیہ نے بیان فر مایا ہے ''یعنی خدا کی بندگی اس طرح کرنا کہ جیسے خداوند کریم آئھوں
کے سامنے ہے اور گویا ہم اسے دکھورہے ہیں' اس کا دوسرا نام قر آن مجید میں تزکیہ ہے اور دنیا
علماء کے نزدیک ایک نام تصوف اور فقہ باطنی بھی ہے۔ تزکیہ واحسان کامل مومن بننے اور دنیا
و آخرت کی کامیا بی کے لیے اتنا ہی ضروری ہے جتنا احکام کا فقہ یا ظاہری فقہ ضروری ہے
جس طرح فقہی احکام معلوم کرنے کے لیے فقیہوں کی ضرورت ہے اس طرح احسان کے
لیے بھی مربی و محسنین کی اور ان کی صحبت اختیار کرنے کی ضرورت ہے۔

علاء نے اس کیفیت کے ساتھ اللہ کی فرماں برداری کرنے کی مثال نوکر کا مالک کے سامنے کام کرر ہا ہوگا تو وہ کام کام کرر ہا ہوگا تو وہ کام کتنے اچھے طریقے اور دلچیں سے کرے گا اور اگر نوکر کو یہ پتہ ہو کہ مالک مجھے کہیں سے جھپ کر دیکھ رہا ہے تو بھی کام عمدہ طریقے سے کرے گا لیکن اگریہ دونوں کیفیتیں نہ ہوں تو کام صحیح نہیں ہوگا' لہذا احسان کاعملی زندگی سے گہر اتعلق ہے اور پیشریعت کا اہم شعبہ ہے۔

حدیث کے اس کلڑے کی توضیح بعض حفرات اس طرح کرتے کہ گویا اس کا تعلق نماز سے ہی ہے بعنی نماز اس کیفیت سے ادا کی جائے حالانکہ حدیث کے الفاظ میں کوئی ایسا قرینہ موجود نہیں ہے پھر تعبد کا جو لفظ آیا ہے، مطلق عبادت وبندگی کے لیے عام ہے۔ مطلب یہ ہے کہ پوری زندگی میں جو انفرادی اور اجتماعی معاملات ہیں، آئیس ادا کرتے وقت شریعت کے احکام کا لحاظ رہنا جا ہے اور اللہ تعالیٰ کا اس طرح تصور سامنے رہے جیسے حدیث میں بیان ہوا ہے۔

#### قيامت:

اسلام، ایمان اور احسان کے بارے میں سوالات کے بعد سائل نے قیامت کے بارے میں پوچھاتو آپ عظیمی نے فرمایا:

''جس سے سوال کیا جا رہا ہے، اسے خود اس آبارے میں سائل سے زیادہ علم نہیں ہے۔''

بخاری کی روایت ہے کہ آپ نے اس موقع پرسور دُلقمان کی آیت ۳۴ تلاوت فرمائی

جس کے ابتدا میں بی ارشاد ہے: إِنَّ اللهُ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ (٣٣: مورة القمان)
'' قیامت کے وقت کا خاص علم اللہ بی کے پاس ہے' اللہ تعالیٰ کے مواکس کو اس کے بارے میں کوئی علم نہیں ہے۔

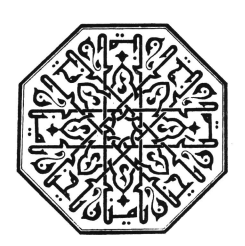
## قیامت کی نشانیاں:

قیامت کے وقت کے بارے میں مذکورہ جواب پانے کے بعد سائل نے آپ علیہ استے کے ارش کی کہ مجھے اس کی بچھ نشانیاں ہی بتلا دیجیے۔ اس کے جواب میں آپ علیہ نے دونشانیاں بیان فرما ئیں ایک ہیے کہ 'لونڈی اپنی ما لکہ کو جنے گئ' دوسری ہیے کہ 'نادار، بھوکے اور نظے لوگ جن کا کام بکریاں چرانا ہوگا، وہ بڑی شان دار عمارتیں بنا ئیں گے اور ان پر ابرا ئیں گئ ان جملوں کے کئی مفہوم بیان کیے گئے میں۔ ان میں سے زیادہ رائج ہے ہے کہ قیامت کے قرب میں ماں باپ کی نافر مانی عام ہو جائے گی حتی کہ لڑکیاں جن کی سرشت میں ماؤں کی اطاعت ووفاداری کا عضر غالب ہوتا ہے اور ماں کے مقابلے میں سرشت میں ماؤں کی اطاعت ووفاداری کا عضر غالب ہوتا ہے اور ماں کے مقابلے میں سرشت میں ماؤں کی اطاعت ووفاداری کا عضر غالب ہوتا ہے اور ماں کے مقابلے میں گئی ان پر اس طرح حکومت چلائیں گی جس طرح مالکہ اور سیدہ اپنی زرخرید لونڈی پر حکومت کرتی ہے، بااشبہ بینشانی ظاہر ہو چکی ہے۔

دوسری نشانی آپ علی ہے جو بیان فرمائی لیعنی بھو کے، نیکے لوگ عمارتیں بواکیں گے اس کامفہوم ہے ہے کہ قیامت کے قریب زمانے میں دنیوی دَھن اور دولت و بالا دی اور برتری ان نااہل لوگوں کے ہاتھوں میں آجائے گی جو اس کے اہل نہیں ہوں گے۔ یہ لوگ ملک ولمت اور دین اسلام کی تبلیغ وخدمت کرنے کے بجائے بڑے بڑے بڑے کو ان کی گوشش کریں گے اور ایک دوسرے پر بازی لے جانے کی کوشش کریں گے اور ایک دوسرے پر فخر ومباہات جما کیں گے۔ایک اور صدیث میں آپ علیقی نے فرمایا:

''جب حکومتی اختیارات، مناصب اور معاملات نااہلوں کے حوالے ہونے لگیس تو پھر قیامت کا انتظار کرو۔'' (

اس حدیث کی بعض روایات میں تصریح بھی ہے کہ حضرت جبرائیل علیہ الساام کی آمد اور بیاً نفتگورسول اللہ عظیمی کی آخری عمر میں ہوئی تھی۔ گویا تئیس (۲۳) سال کی مدت میں جس دین کی تعلیم کمل ہوئی تھی، اللہ تعالیٰ کی رحمت نے چاہا کہ جرائیل علیہ السلام کے ان سوالات کے جواب میں رسول اللہ علیہ اللہ علیہ کی زبانِ مبارک سے پورے دین کا خلاصہ اور لب لباب بیان کر مے صحابہ کے علم کی تحمیل کر دی جائے اور انہیں امانت کا امین بنا دیا جائے۔ حقیقت یہ ہے کہ دین کا حاصل بس چار با تمیں ہی ہیں: ایک یہ کہ بندہ مکمل طور پ پوری زندگی میں اللہ تعالیٰ کا مطیع وفر ماں بردار بن جائے، اس کا نام اسلام ہے۔ دوم یہ کہ اُن دیکھی غیبی حقیقتوں کو مان کران پریقین کر لے، یہ ایمان ہے۔ سوم یہ کہ بندہ اللہ تعالیٰ کی بستی کا ایسا استحفار حاصل کر لے کہ گویا ہر وقت اس کے حضور میں حاضر ہے اور اس کی فرماں برداری وقیل میں لگا ہوا ہے، یہ احسان وتزکیہ ہے اور چہارم یہ ہے کہ قیامت کے حساب کتاب اور جزاوسزا کا خیال ہر وقت اس کے ذہن میں رہے۔ حساب کتاب اور جزاوسزا کا خیال ہر وقت اس کے ذہن میں رہے۔



## اسلام کے بنیادی ارکان

عَنُ أَبِى عَبُدِ الرَّحُ مِنْ عَبُدِ اللهِ بُنِ عُمَرَ بُنِ الْحَطَّابِ رَضِى اللهُ عَنُهُ مَا قَالَ سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ عَيَّلَةِ يَقُولُ "بَنِى الْإِسُلاَمُ عَلَى خَمُسٍ شَهَادَ وَ أَنُ لَا إِللهِ وَإِقَامِ خَمُسٍ شَهَادَ وَ أَنُ لَا إِللهِ وَإِنَّا اللهُ وَإَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ وَإِقَامِ خَمُسٍ شَهَادَ وَ أَنُ لَا إِللهِ وَإِنَّا اللهُ وَإَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِيْتَاءِ الزَّكُوةِ وَحَجَ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ. (بَارى وسلم) "مُعرضى الله تعالى عنه روايت كرتے بيل كه رسول عَلَيْتُهُ نَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ رائِي عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهُ كَ بِنَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْكَ اللهُ عَنْ رائِل عَلَيْكَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

## تشریخ:

حدیث شریف کو پوری طرح سمجھنے کے لیے اس کے الفاظ پر غور کریں، بنی کا کلمہ بناء سے نکلا ہے جس کے معنی ہیں: بنیا در کھنا، تغییر کرنا، بنانا یعنی اسلام کی بنیا دان پانچ باتوں پر رکھی گئی ہے۔ سوان کے اداکر نے سے اسلام کی تغییر شروع ہوگی اس کے بعد دوسرے احکام اور باتوں کا کرنا آسان ہوگا اور وہ کارآ مد ہوں گی لیکن اگر یہ بنیادی باتیں ترک کر دی جا کیس تو اسلام کے دوسرے احکام ادا نہیں ہوں گے اور اگر ادا کیے بھی جا کیس تو ان کے پورے اثر ات اور تمرات انسانی زندگی میں ظاہر نہیں ہوں گے۔

بورے اثر ات اور تمرات انسانی زندگی میں ظاہر نہیں ہوں گے۔

سردارِ عالم علی شیار نے فرمایا:

اَلصَّلُوةُ عِهَادُ الدِّيُنِ فَمَنُ اَقَامَهَا فَقَدُ اَقَامَ الدِّيُنَ وَمَنُ تَرَكَهَا فَقَدُ هَدَمَ الدِّيْنَ. ( يَهِمَّ )

'' نمّاز دین کا ستون ہے پس جس نے اسے قائم کیا اس نے دین قائم کیا اور جس نے اسے چھوڑ دیا تو اس نے دین کوگرا دیا۔''

اس سے اندازہ کیجیے کہ ان باتوں کا دین میں کیا مقام ہے اور کتنی بڑی اہمیت ہے اگر یہ موجود ہیں تو دین کے دوسرے اجزاء بھی موجود ہیں اور بیموجود نہیں ہیں تو دین ضعیف اور کمزور ہے اور دوسرے اجزاء بے وزن ہیں۔

#### ايمان:

اسلام کی بنیادی باتوں میں سے پہلی بات ایمان ہے، اسلام کے دائرے میں داخل
ہونے کے لیے ایمان کی حیثیت اور مقام دروازے کا ہے۔ ایک شخص ایمان کے دروازے
سے اسلام کے دائرے میں داخل ہوگا اگر ایمان نہیں ہے تو کسی حالت میں بھی اسلام کے
دائرے میں داخل نہیں ہوسکا اور نہ ہی اس کے اعمال کسی کام کے ہیں، چاہے ہے اعمال کتنے
ہی بھاری بھرکم کیوں نہ ہوں اس لیے حضور اکرم عقالیۃ نے اسے سب سے پہلے بیان فر مایا۔
نیز حدیث جرائیل علیہ السلام میں ایمان کے بارے میں ان کے سوالی کرنے پر کہ
نیز حدیث جرائیل علیہ السلام میں ایمان کے بارے میں ان کے سوالی کرنے پر کہ
ایمان کیا ہے؟" آپ عقالیۃ نے فرمایا"تم اللہ پر، اس کے فرشتوں پر، اس کی کتابوں پر،
ایمان کیا ہے؟" آپ معرفی کے دن پر اور بھلی اور بری تقدیر پر ایمان لاؤ' لہذا کلمہ طیبہ اور
کمرے شہادت پر ایمان لانے میں ایمانیات کی بیرتمام باتیں شامل ہیں، آئیس ہم عرف عام
میں ''ایمانِ مفصل'' کہتے ہیں۔ یہ چھ (۲) باتیں ایمان کے اجزاء یا کلمہ طیبہ پڑھنے کے
میں ''ایمانِ مفصل'' کہتے ہیں۔ یہ چھ (۲) باتیں ایمان کے اجزاء یا کلمہ طیبہ پڑھنے کے
میں قفاضے اور ضروریات ہیں اس کے بغیر ایمان منعقد اور کار آمہ ہی نہیں ہوتا۔ علاء نے کلمہ کو بڑے
سے نیز تشیہ دی ہے یعنی جب بی ہوگا اور صحیح بج ہوگا تو اسلام کا درخت پیدا ہوگا، بڑھے گا
اور سے کے بھولے پھولے گا۔

#### عيادت:

اسلام میں ایمان کے بعد عبادات کا درجہ ہے اور اس میں عبادت کا تصور بہت وسیع

ہے۔اسلام عبادت کو پوجاپاٹ میں محدود نہیں کرتا اور نہ ہی زندگی کے چند لمحات اور حالات تک محدود کرتا ہے بلکہ اسے پوری زندگی تک پھیلاتا ہے اور انسان کی پوری دنیوی زندگی کو عبادات میں تبدیل کر دیتا ہے، اس کا مطالبہ یہ ہے کہ آ دمی کی زندگی کی کوئی گھڑی بھی خدا کی عبادت سے خالی نہ رہے۔ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ کا اقر ارکرنے کے بعد یہ بات لازم آ جاتی ہے کہ جس اللہ کو انسان نے اپنا خالق، ما لک، آقا اور معبود تسلیم کیا ہے اس کا ہر وقت عبد یعنی بندہ بن کر رہے اس طرح بندہ بن کر رہے کا نام ہی عبادت ہے۔ اس کیفیت کو پوری طرح متحکم کرنے، کمل بندگی پر قائم رہے اور اپنے رہ سے گہراتعلق بیدا کرنے کے لیے نماز، روزہ، جج اور زکو ق کی عباد تیں فرض کی گئی ہیں، ان کے کرنے سے بندہ رہ سے قریب تر آئے گا، اس کی روح کو بالیدگی حاصل ہوگی، وہ زمین وآسان کے ما لک کا محبوب ویند یدہ بندہ بن جائے گا۔ ان چاروں عباد توں کے سوا اور کوئی ذریعہ ایسانہیں ہے کہ جس ویند یہ بندہ بن جائے گا۔ ان چاروں عباد توں کے سوا اور کوئی ذریعہ ایسانہیں ہے کہ جس سے یہ مقصد حاصل ہو سکے، اس بناء پر ان کو ارکانِ اسلام قرار دیا گیا ہے یعنی یہ وہ ستون سے بیہ مقصد حاصل ہو سکے، اس بناء پر ان کو ارکانِ اسلام قرار دیا گیا ہے یعنی یہ وہ ستون سے بیہ مقصد حاصل ہو سکے، اس بناء پر ان کو ارکانِ اسلام قرار دیا گیا ہے یعنی یہ وہ ستون سے بیہ مقصد حاصل ہو تھی۔ اس مارت کوئی ہوتی ہے اور پھر دوسرے اجزاء سے اس ممارت کی تعمیر دی بی اس میں اور آرائش ہوتی ہے اور پھر دوسرے اجزاء سے اس ممارت کی تعمیر اس میں اور آرائش ہوتی ہے۔ اور پھر دوسرے اجزاء سے اس ممارت کی تعمیر ہوتی ہے۔ اور پھر دوسرے اجزاء سے اس ممارت کی تعمیر کیا ہوتی ہے۔ اور تعمیر کیا توں کوئی ہوتی ہے۔ اور کی کی دوسرے آئی ہوتی ہے۔ اور کی کی دوسرے آئی اور آرائش ہوتی ہے۔

بلاشبہ عبادات کی ادائیگی کا اہم مقصد فرض کی پیمیل، رضائے اللی کا حصول، آخرت کی نجات وکا میابی اور جنت کا حصول ہے۔ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی اور اس کی ناراضگی سے بچنا اور آخرت کی خواری سے محفوظ رہنا بھی ہے اس کے ساتھ یہ بنیادی عبادتیں آ دمی کو کامل انسان اور معاشرے کا بہترین فرد بنانے میں بنیادی کردار ادا کرتی ہیں، عبادات کوشعور واحساس اور اخلاص واحسان کے ساتھ ادا کرنے سے آ دمی انفرادی طور پر ایک بہترین انسان اور اجتماعی زندگی میں مثالی فرد بن جاتا ہے۔

چاروں عبادتوں (نماز، زكوة، روزه اور جي) ميں جو مسلحتيں اور فائد ے مضم جيں، وه بيثار ولا تعداد جيں جيے جيے انسان كاعلم اور عقل ترقی كرتے جائيں گے، و سے و سے يہ فلہر ہوتے جائيں گے۔ كوئی شخص يہ دعوى نہيں كرسكتا كمان ميں صرف يہى حكمتيں اور فائدے جيں۔ البتہ يہاں ان ميں سے چند بيان كيے جاتے جيں جو'' شختے نمونداز خروارے ہيں' تمام عبادتوں ميں كتنی ہى مسلحتيں اور حكمتيں مشترك بيں اور كتنی ہی با تميں ہرعبادت

میں اس کی خاص ہیئے ترکیبی کی حیثیت کی وجہ سے علیحدہ بھی ہیں لہذا صرف چندا ہم صلحین اور حکمتیں نکات کی صورت میں اختصار سے یہاں بیان کی جارہی ہیں:

عبادتوں کی ادائیگی ہے آدمی میں بیاحیاس اور شعور اُنجرتا ہے کہ میں اللہ کا بندہ ہوں اور وہ میرا معبود، رب، آتا اور مالک ہے اس لیے مجھے اس کے در پر حاضری دین حل ہے۔ شاعر نے کیا خوب کہا ہے۔

وہ اُیک سجدہ جے تو گراں سجھتا ہے ہزار سجدوں سے دیتا ہے آدمی کو نجات

- ہندے کا براہِ راست اپنے رب سے تعلق قائم ہو جاتا ہے جس سے اس کی ذات وصفات پر ایمان اور یقین حاصل ہو جاتا ہے؟ تقوی وتو کل اور صبر وشکر کی صفات نشو ونما یاتی ہیں اور اللہ کی محبت بڑھتی ہے۔
- ہے عبادات کی ادائیگی ہے اخلاص وعاجزی اور خشوع وخضوع کی اعلیٰ صفات پیدا ہو کر ترقی کرتی ہیں اور انسان نفاق کی بیاری ہے محفوظ ہوجا تا ہے۔
- می عبادات کے نظام سے نفس کی تربیت ہوتی ہے اور انسان میں اخلاقِ حسنہ پروان چڑھتے ہیں، ایک صف میں کھڑا ہوکر پیر پیر سے ملا کرنماز پڑھنے، ایک وقت پر روزہ رکھنے اور افطار کرنے اور ایک ہی تاریخ اور مقام پر جج کرنے سے مسلمانوں کی آپس میں اُخوت و محبت اور ہمدردی وغم خواری، مساوات و برابری کا جذبہ اُ بھرتا ہے اور باہمی اپنائیت پیدا ہوتی ہے۔
- عبادات کے نظام کی وجہ سے اخلاق سیر کا قلع قمع ہو جاتا ہے جیسے تکبر وغرور، نسلی تفاخر وتد ابر، کینہ وحسد اور کدورت وعداوت ختم ہو جاتی ہیں۔
- پابندی سے نماز پڑھنے، روزہ رکھنے اور حج کرنے سے ضبطِ نفس کی صفت پیدا ہوتی ہے۔ اور آدمی میں تحل وبرد باری اور صبر وبرداشت کی صفات پروان چڑھتی ہیں۔
- مادات انسان کو وقت کا پابند بناتی ہیں جو شخص با جماعت نماز ادا کرے، مقررہ وقت کی پردوزے رکھے اور افطار کرے، وہ وقت کا پابند ہوگا اور زندگی کے تمام معاملات میں دوسروں سے کتنا آ گے ہوگا۔

ت زکوۃ وصدقات کی ادائیگی، رمضان کے روزے رکھنے، باجماعت نماز اداکرنے اور جج کرنے سے امیرول، غریول اور چھوٹوں بڑول کے باہمی خوشگوار تعلقات قائم ہوتے ہیں، ایک دوسرے کے لیے خیرسگالی کے جذبات بڑھتے ہیں اور اونچ نیج کے تصورات ختم ہوجاتے ہیں اور صحیح معنی میں مساوات پیدا ہوتی ہے۔

الا عبادات کے وسلیے آ دمی روحانی و ذہنی اور جسمانی طور پر پاک وصاف تندرست و توانا رہتا ہے اور چستی پیدا ہوتی ہے۔ خاص طور پر روزے سے کتنی ہی ذہنی وجسمانی بیار بال ختم ہو جاتی ہیں۔

کے ذکو ۃ وجج کی وجہ ہے دولت کی تقسیم ہوتی ہے، کاروبار بڑھتا ہے، دولت گردش میں
آتی ہے، غریبوں اور حاجت مندول کی ضرورتیں پوری ہوتی ہیں اور معاثی خوشحالی کا
دور دورہ ہوتا ہے۔ نیز سودی نظام کا خاتمہ زکو ۃ کے نظام سے ہی ہوسکتا ہے۔

﴿ حَجِى عَيدين اور جمعات جيسے روح پرور اجتماعات سے مسلمانوں ميں اُمت واحدہ کا احساس اُ بحرتا ہے، مسلمانوں کے باہمی روابط بڑھتے ہیں اور نسلی، لسانی، طبقاتی اور علاقائی فاصلے مٺ جاتے ہیں۔

ان عبادات کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ عبادت گزار کوغریوں، مسکینوں، بھوکوں، خت حالوں ، بے گھر اور بے سہارا لوگوں کی تکالیف کا پوری طرح علم ہو جاتا ہے۔ نیز بھوک اور پیاس میں مبتلا ہو کر بنخ وقت نماز کے لیے گرمی اور سردی سہہ کر ان کے دکھوں تکلیفوں کا احساس ہوتا ہے اور وہ معاشر ہے کے حالات سے باخبر رہتا ہے۔ انخرض اسلام کا نظام عبادات مسلمان کو ایک کامل انسان، معاشر ہے کا بہتر بن فرداور ایک بہتر بن شہری بناتا ہے ایسا شہری جو وسیع الظر ف جو انسان ذات کا خادم سب کا ہمدرد وغم خوار، بہی خواد، وقت کا پابند، میل جول رکھنے والا، اخلاق کا مجسمہ، پاک وصاف جسمانی وروحانی لیاظ سے صحت مند ہوتا ہے۔

یہ ہیں عبادات کے فوا کدومصلحت کے چند پہلوجن کی وجہ سے انہیں دین کی بنیادیں

اور ضروری اجزاء قرار دیا گیا ہے اور انہیں چھوڑنے والوں کے لیے بڑی وعیدیں اور عذاب کی دھمکی دی گئی ہے بلکہ تخت سزاسائی گئی ہے۔

خداوند کریم جمیں صحیح معنی میں اپنا عبادت گزار بندہ بنائے اورعبادت کے ثمرات سے نوازے۔ (آمین )

# انسان كى تخليق اور تقذير

عَنُ أَبِى عَبُدِ الرَّحُمْنِ عَبْد اللهِ بُنِ مَسُعُودٍ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ عَيْنَ وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ (إِنَّ أَحَدَكُمُ يُجُمَعُ حَلَقُهُ فِي بَسُطُنِ اُمَّهِ أَرْبَعِيْنَ يَوْمًا نُطُفَةً، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثُلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثُلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثُلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُصَغَقَةً مِثُلَ ذَلِكَ ثُمَّ يُرُسَلُ إِلَيْهِ الْمَلَكُ فَيَنُفُخُ فِيْهِ الرُّونَ وَيُكُونُ مَصَغَقَةً مِثُلَ ذَلِكَ ثُمَّ يُرُسَلُ إِلَيْهِ الْمَلَكُ فَيَنُفُخُ فِيْهِ الرُّونَ وَيُكُونُ مَنْ مَنْ فَعَ مَلِهِ وَصَمَلِهِ وَصَمَلِهِ وَشَقِيقً أَوْ سَعِيدٌ، وَيُومُ اللهِ اللهِ الْحَبَوْنَ مَنْ اللهِ الْحَبَوْنَ مَنْ اللهِ الْحَبَوْنَ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ فَرَاعُ، فَيَسُبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعُمَلُ بِعَمَلِ أَهُلِ النَّارِ حَتَى مَا مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسُبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعُمَلُ بِعَمَلِ أَهُلِ النَّارِ حَتَى مَا أَهُلِ النَّارِ حَتَى مَا الْجَنَّةِ فَيَدُهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسُبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيعُمَلُ الْعَلِ الْمَارِ حَتَى مَا الْجَنَةِ وَيَنْهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسُبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيعُمَلُ بِعَمَلِ أَهُلِ النَّارِ حَتَى مَا الْجَنَةِ وَيَدُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسُبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيعُمَلُ بِعَمَلِ أَهُلِ النَّارِ حَتَى مَا الْجَنَةِ وَيَدُولُهُ اللهِ إِلَا اللهِ إِلَا اللهِ اللهِ الْمَارِي وَسَلَيْ الْمُولِ اللهِ الْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْمَلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

حضرت ابوعبدالرحمٰن عبدالله بن مسعودٌ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ فی ہم سے فرمایا (اور آپ علیہ صادق ومصدوق ہیں)

''تم میں سے ہرایک کی تخلیق کی پیمیل اس کی ماں کے شکم میں اس طرح ہوتی ہے کہ چالیس (۴۰) دن تک وہ نطفہ رہتا ہے پھر اتنا ہی عرصہ منجمد (جے ہوئے) خون کا لوتھڑا رہتا ہے پھر اتنے ہی دن گوشت کا نکڑا رہتا ہے۔ اس کے بعد اس کی طرف فرشتہ بھیجا جاتا ہے جو اس میں روح پورنگ دیتا ہے اور اسے چار باتیں لکھنے کا تھم دیا جاتا ہے لیعنی اس کا رزق ، اس کی عمر ، اس کا عمل

اوراس کے نیک بخت اور بد بخت ہونے کا تھم دیا جاتا ہے۔ پس اس ذات (اللہ) کی قتم جس کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہے کہتم میں سے کوئی ایک شخص جنتیوں والے عمل کرتا ہے حتیٰ کہ اس کے اور جنت کے درمیان صرف ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے تو تقدیر کا لکھا اس کے آڑے آ جاتا ہے اور وہ دوز خ والوں کے عمل کرنے لگ جاتا ہے۔ اور اس طرح تم میں سے کوئی ایک شخص دوز خیوں والے عمل کرتا ہے حتیٰ کہ اس کے اور دوزخ کے درمیان صرف ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے کہ تقدیر کا لکھا اس کے آڑے آ جاتا ہے اور وہ جنت والے عمل کرنے لگتا ہے۔ پس وہ اس میں داخل ہونے کا حق دار ہو جاتا ہے۔

## تشريح

اس حدیث میں دواہم باتیں بیان کی گئی ہیں،ایک انسان کی تخلیق اور دوسری تقدیر۔ قرآن میں انسان کی تخلیق کا بیان اس طرح کیا گیا ہے:

وَلَقَدُ خَلَقَنَا الْإِنْسَانَ مِنُ سُلْلَةٍ مِّنُ طِيْنِ. ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطُفَةً فِي قُرَارٍ مَّكِيُن ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطُفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقُنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقُنَا الْمُضُغَةَ عِظْمًا فَكَسَوُنَا الْعِظْمَ لَحُمَّا ثُمَّ أَنْشَانَهُ خَلْقًا اخَرْ فَتَبْرُكَ اللهُ أَحُسَنُ الْخَالِقِيْنَ. (المُونون١٣٢٣)

''ہم نے انسان کومٹی کے ست سے بنایا پھر اسے ایک محفوظ جگہ نیکی ہوئی بوند میں تبدیل کیا پھر اس بوند کو لوگھڑ ہے کی شکل دی' پھر لوگھڑ ہے کو بوٹی بنا دیا پھر بوٹی کی ہڈیاں بنا کیں پھر ہڈیوں پر گوشت چڑھا یا پھر اسے ایک دوسری ہی مخلوق بنا کر کھڑا کیا۔ پس بڑا ہی بابرکت ہے اللہ سب کاری گروں سے اچھا کاری گر۔''

قرآن مجید کے بیان کے مطابق بیانسان کی انسانی تخلیق کے درجات اور منزلیس ہیں جن سے وہ ایک قطرہ پانی سے لے کر کامل انسان بننے تک تزرتا ہے۔ ان درجات کے درمیان یعنی نطفہ قرار پانے سے ایک سوہیں (۱۲۰) دن بعد اس کی تقدیر کھی جاتی ہے اور

ای کھنے کے مطابق اس کی آئندہ زندگی گزرتی ہے۔ قرآن مجید میں انبان کی پیدائش اور اس کے شکم مادر میں مختلف درجات میں نشو ونما پانے کی جو منزلیں اور کیفیتیں بتائی گئیں ہیں، یہ کتاب اللہ کاعملی اعجاز ہے۔ یہ درجات اس وقت بتائے گئے جب ایکسرے، الٹراساؤنڈ، خورد بین اور معائنے کا کوئی آلہ ایجاد نہیں ہوا تھا، آج کی جدید دنیا میں ڈاکٹر حضرات، ماہرین طب اور اطباء اپنے تجربات اور آلات استعال کرنے کے بعد بھی ان درجات میں کی بیشی نہیں کر پائے اور قرآن کے اس بیان پروہ جیران اور انگشت بددنداں درجات میں کی بیشی نہیں کر پائے یہ اکمشاف کی طرح کیا گیا ہے اور بعض انصاف پند اطباء قرآن نجید کی حقانیت تعلیم کر لیتے ہیں۔

انسانی تخلیق، اس کی نشو ونما اور اس کے وجود میں اللہ تبارک وتعالیٰ کی قدرت، حکمت، کبریائی اور اس کی باوشاہی کی بردی نشانیاں ہیں۔انسان ان میں غور وفکر کر ہے تو اللہ کی خالقیت، مالکیت، راز قیت اور حاکمیت کا عقیدہ پختہ ہوتا ہے اور وہ اپنی عبدیت، عاجزیت اور بے بسی کوشلیم کرتا ہے جو اسے اللہ تعالیٰ کی عبادت پر آ مادہ کرتی ہے۔ارشادِ ربانی ہے:

وَفِي الْآرُضِ النَّ لِلْمُوقِنِيْنَ. وَفِيْ أَنْفُسِكُمُ الْلاَتُبُصِرُونَ. (الذاريات ٢١:٢٠)

"اور زمین میں کتنی ہی نشانیاں بیں یقین کرنے والوں کے لیے اور خود تمہارےایے وجود میں بیں کیاتم دیکھتے نہیں؟"

لہٰذا انسان کو اپنی اصلیت اور تخلیقی حقیقت سامنے رکھتے ہوئے تکبر وغرور اور ہٹ دھرمی چھوڑ کراپنے خالق کے سامنے سرتسلیم خم کرنا چاہیے اور اللّٰہ کا بندہ بن کر زندگی گزار نی چاہیے۔

تقدیر اسلام کے بنیادی عفیدول میں سے ایک اہم اور برحق عقیدہ ہے جے مانا اور اس پر ایمان لانا ضروری ہے جب تک انسان اس عقیدے کونہیں مانتا اس وقت تک اسلام وایمان کے دائرے میں داخل نہیں ہوسکتا۔ ایمان مفصل میں ہے:

''لعنی میں اچھی اور بُری تقدیر پر ایمان لایا ہوں۔''

تقریکا مسئد ایک نازک مسئد ہے اور اس کا سجھناکسی قدر مشکل بھی ہے لہذا مومن کو چاہید اور اس کا سجھناکسی قدر مشکل بھی ہے لہذا مومن کو چاہیے کہ اگر یہ مسئلہ بوری طرح سجھ نہ پائے تو بحث وجمت نہ کرے بلکہ اپنے ول وہ ماغ کو اس بات ہے مطمئن کرے کہ اللہ کے سپچے رسول عقیقہ نے اس مسئلے کو اس طرح بیان فر مایا ہے اس لیے میں اس پر ایمان لاتا ہوں۔ چونکہ تقدیر کے مسئلے کا تعلق اللہ تعالیٰ کی صفات سے ہاں لیے یہ مسئلہ نازک ہونا ہی چاہیے، انسان کا حال تو یہ ہے کہ تا حال اس دنیا کے سے رسول عقیقہ کتنے ہی معاملات اور کتنے ہی راز وہ سجھ نہیں سکتا۔ پس جب اللہ تعالیٰ کے سپچے رسول عقیقہ نے ایک حقیقت بیان کی ہے سوریہ حقیقت جن لوگوں کی سمجھ میں نہ آئے تو ایمان لانے کے بعد ایسے لوگوں کے بارے میں کوئی بحث نہ کی جائے اور بینی عاجزی تسلیم کر لی جائے۔

تقدیر کے لفظی معنی ہیں اندازہ کرنا اور اندازہ لگانا۔ شرع کی اصطلاح میں معنی ہیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمام کا کنات اور اس میں موجودات کو پیدا کرنے سے پہلے اس کی تمام کا رکردگی، اس کی بقاء اور اس کے انجام کے بارے میں طے کرنا۔ تقدیر کو اس طرح سمجھا جا سکتا ہے کہ جیسے دنیوی زندگی میں ایک دوا ساز کمپنی دوا کیاں تیار کرتی ہے تو وہ اس دوا کا باز وزن استعال کرنے سے اتنا اثر ہوگا، یہ اثر استے وقت بارے میں تھے گا اور اس مدت کے بعد یہ دوا بے اثر ہو جائے گی۔ اس طرح ایک بل بناتے وقت ایک انجیئر اس بل کی کارکردگی ، اس میں بوجھ اٹھانے کی سکت اور اس کے باتی رہنے کی مدت باتا ہے۔ اس طرح خالق کا کنات جس کا علم بے پایاں از کی و ابدی ہے ، وہ کا کنات کے باتا ہے۔ اس طرح خالق کا کنات جس کا علم ہے پایاں از کی و ابدی ہے ، وہ کا کنات کے ایک ایک جز کے بارے میں پوراپوراغلم رکھتا ہے اس تمام علم کو '' تقدیر'' کہا جا تا ہے۔

تقدیر کے لکھنے کی نبست کبھی اللہ تعالی کی طرف کی گئی ہے اور کبھی فرشتوں کی طرف۔ جب نبست اللہ تعالیٰ کی طرف سے لکھنے کا منہوم کیا ہے؟ ظاہر ہے کہ اس کا مطلب یہ تو نہیں ہوسکتا کہ جس طرح ہم لوگ قلم وکا غذ لے کر پچھے لکھتے ہیں، اللہ تعالیٰ نے مطلب یہ تو نہیں ہوسکتا کہ جس طرح ہو چنا اللہ تعالیٰ کی شانِ قد وی سے ناواقئی ہے۔ ذراصل اللہ تبارک وتعالیٰ کے افعال وصفات کی اصلی حقیقت ہماری سمجھ ونہم سے بالاتر ہے چونکہ ہمارے پاس اس عمل کے لیے کوئی علیحدہ زبان اور لغت نہیں ہے اس لیے لاچار اللہ کی

صفات وافعال بیان کرنے کے لیے وہی الفاظ استعال کیے گئے ہیں جوہم ازبانوں کے کاموں اورصفتوں کے لیے استعال ہوتے ہیں ورنہ تو اس کے افعال وصفات کی حقیقت میں اتنا ہی زیادہ فرق ہے جتنا اس کی پاک ذات اور ہم انسانوں کی ذات میں ہے۔ اس کے علاوہ کوئی بات طے کرنا، مقرر کرنا اور یقین کرنے کو بھی عربی زبان میں کتابت ( لکھنا) کہتے ہیں اسی اصول کے پیش نظر قرآن مجید میں روز نے فرض کرنے یا مقرر کرنے کے لیے دسکتیب عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ ''فرمایا دسکتے ہیں الی اصول کے پیش نظر قرآن مجید میں روز نے فرض کرنے یا مُقرر کرنے کے لیے دسکتیب عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ ''فرمایا کی طرف سے تقدیر لکھنے کا مطلب بیہوگا کہ اس نے تمام مخلوق کی تقادیر مقرر کردیا اسی معنی کی بناء پر بعض روایات میں کتب کردیں اور کا نئات میں جو کچھ ہونا ہے، مقرر کردیا اسی معنی کی بناء پر بعض روایات میں کتب کے بجائے قدر کا لفظ بھی آیا ہے۔

تقدری کابت کے بارے میں حضرت شاہ ولی اللہ کسے ہیں ''جس طرح ہاری خیال کی کسی قوت'' میں ہزاروں اشیاء کی صورتیں اور ان کے متعلق بہت معلومات جمع ہوتی ہیں اس طرح اللہ تعالی نے عرش کی قوتوں میں سے (ہمارے خیال کی قوت کی طرح) کسی خاص قوت میں تمام مخلوقات اور ان کے حالات وحرکات وغیرہ غرض کہ عالم میں جو کچھ ہوتا ہے، وہ شبت کردیا ہے۔ یعنی دنیا کے پردے پر جو کچھ ہور ہا ہے، وہ سب چھ عرش کی اس قوت میں اس طرح محفوظ اور موجود ہے جس طرح ہمارے دہن میں ہزاروں صورتیں اور ان کے متعلق معلومات جمع ہوتی ہے''۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں، تقدیر کھنے کا مطلب ومفہوم یہی ہے۔

علما نے تقدیر کے متعلق آمدہ آیات واحادیث کو مدنظر رکھتے ہوئے خلاصہ کے طور پر تقدیر کے چار درجات مقرر کیے ہیں،ان درجات کا تعلق اللہ کے بے پایاں علم، کا کنات کی تخلیق،لوح محفوظ،انسان کی انفرادی تخلیق اور تقدیر کے عملاً واقع ہونے سے ہے درجات مندرجہ ذیل ہیں:

پہلا درجہ: اللہ تعالی اس کا نئات کو وجود بخشے سے پہلے ہی اس بارے میں سب بچھ اپنے از لی علم میں جانتا تھا کہ کا نئات کا نقشہ کیا ہوگا، اس میں کیا ہوگا، یہ کتنے وقت میں بن کر تیار ہوگا، کتنا وقت علے گی اور اس میں کون سے واقعات ظہور پذیر ہوں

مطلب یہ ہے آگے چل کر وجود پذیر ہونے والے عام کے متعلق جو تفصیل اور جو ترتیب اس کے از لی علم میں تھی ان کے بارے میں ازل میں طے کر دیا تھا کہ بیاسب کچھ وجود میں لایاجائے گا اس طے فرمانے (خدائی فیصلے) کو تقدیر کا پہلا مرحلہ اوّل ظہور کہا جاتا ہے۔

ورسرا درجہ لوحِ محفوظ کا ہے جس میں مخلوقات کی تقدیریں اجمالی طور پر لکھی ہوئی ہوتی ہوئی ہوتی ہوئی ہوتی ہیں اس نقدیر کو علماء نے '' تقدیر معلق'' بھی کہا ہے یعنی اس میں دعا اور بعض دوسر سے ذرائع سے تبدیلی ہو علق ہے۔ارشادِر بانی ہے:

يَمُ حُوا اللهُ مَا يَشَآءُ وَيُثُبِتُ وَعِنُدَهُ أُمُّ الْكِتْبُ. (الرعد ٣٩:١٣)
''جو چاہتا ہے مٹا دیتا ہے جو چاہے ثابت رکھتا ہے اور اس کے پاس أم
الكتاب ہے۔''

شاہ ولی اللہ کے بقول یہ وہ کیفیت ہے کہ عرش کی قوت خیالیہ میں تمام محلوقات کی تفصیلی تقدر کا علم بن گیا۔ تفصیلی تقدر کا علم بن گیا۔

تیرا درجہ وہ ہے جے فرشتہ مال کے پیٹ میں نطفہ قرار پانے کے بعد ایک سوہیں

(۱۲۰) دن گزرنے پر لکھتا ہے جس کا بیان اس حدیث کے مطالعہ میں آیا ہے اس

میر عمر عمل، رزق، سعادت وشقاوت درج ہوتے ہیں اور یہ تقدیر کا تیمراظہور ہے۔

چوتھا درجہ اس تقدیر کا واقع ہونا اور عمل میں آنا ہے جہے ہم اپنی عملی زندگی میں دیکھتے

ہیں کہ تمام اسباب ووسائل جوہم نے بنائے ہوئے ہوتے ہیں، ان کے باوجودایک

کام اس منصوبے اور تدبیر کے اُلٹ ہو جاتا ہے۔ یہ تقدیر کا چوتھا درجہ اور چوتھا ظہور

اس مدیث میں ایک حقیقت یہ بھی بتائی گئی ہے کہ کی شخص کوا چھے یا کہ ہے ممل کرتے دکھ کراس کے انجام اور نتیج پرحتی اور بقینی فیصلہ نہ کیا جائے۔ ہوسکتا ہے کہ وہ آخر میں رستہ بدل لے اور دوسری طرف چلا جائے ای لیے کہا گیا ہے کہ اعمال کا انجام خاتمے پر ہے، اس طرح یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ آ دی کو مایوس ہوکر نہ بیٹھنا چاہیے بلکہ نیکی کی طرف ہروقت توجہ

اور دھیان رکھنا چاہئے اور نیکی کرتے ہوئے بھی اس پر قائم رہنے اور ثابت قدمی اور اچھے انجام کی دعا کرنی چاہئے۔

تقدیر اللہ تعالی کی قدرت کا مظہر ہے اور اس کا تعلق اللہ تعالی کی صفات ہے ہے اور چونکہ اللہ تعالیٰ کی صفات کو پوری طرح مجھنا مشکل کام ہے اس لیے اس کے بارے میں جو کچھ قرآن وحدیث میں آیا ہے اس پر ایمان الانا جا ہے اور زیادہ بحث ومباحثہ نہ کرنا جا ہے۔

تقدیر کے لکھے کاعلم کسی کو بھی نہیں ہے ، اس لئے آ دمی شریعت کے احکام پرعمل کرتا رہے اور دنیاوی معاملات کے انجام دینے میں تدبیر اختیار کرے۔اسلام تدبیر اختیار کرنے میں کوتا ہی کرنے کی اجازت نہیں دیتا، جب تدبیر کے مطابق نتیجہ نہ نکلے تو پھر کہا جا سکتا ہے تقدیر (قسمت) میں لکھا ہوا نہیں تھا اس لئے یہ کام نہیں ہوا۔

تقدیر پر ایمان رکھنے سے زندگی زیادہ آسان اور مہل گزرتی ہے، دنیاوی زندگی میں اُتار چڑھاؤ آنے سے افسوس اور دکھنییں ہوتا بلکہ تقدیر پرایمان کی وجہ سے صبر آجا تا ہے۔ اس کیے بیر ندموم (ناپندیدہ) بی ہوگ۔''

دین نقط نگاہ سے بدعت ایسی بات، عمل اور کام کو کہا جاتا ہے جو دین سمجھ کر ادا کیے جا میں البتہ جو کام دین سمجھ کر ادا نہ کیے جا کیں تو وہ بدعت کے تھم میں نہیں ہیں جیسے ریل اور بس کی سواری کرنا، بوٹ بہننا، لاؤہ سپیکر یا دوسری بجلی کی چیزیں استعال کرنا۔ مطلب جو چیزیں اور انہیں دین سمجھ کر استعال نہ کیا جائے تو یہ بدعت نہیں ۔ بدعت یہ ہے کہ کوئی ایسا کام اور طریقہ جو دین کے اصولوں اور فروعوں کے مطابق نہیں ہے، اسے دین میں شامل کرنا اور دین اعمال کی طرح لازم کر لینا بدعت ہے جیسے شادی اور عمی کے موقعوں پر اور دوسرے مواقع پر کتنی ہی چھوٹی بڑی ایسی بنتیں ہیں جنہیں دین سمجھ کر ادا کیا جاتا ہے جیسے تیجا، بار ہواں، چالیسواں، قبروں پر کھانے کہ اشیاء، اناج اور مضائیاں تقسیم کرنا، قبروں پر اذان دینا، صلوۃ وسلام کے وقت کھڑا ہونے کو لازم سمجھنا، امام جعفر کے کوئڈے اور قبروں پر جراغ جلانا وغیرہ۔

شریعتِ مطہرہ میں بدعت کی اتن سخت ندمت وممانعت کیوں کی گئی ہے؟ عالم اور مبلغ مطرات اتن سختی ہے کا کم اور مبلغ مطرات اتن سختی سے کیوں اس سے روکتے ہیں اس کے متعدد اسباب ہیں، چندا یک کا تذکرہ کیا جاتا ہے:

(الف) قرآن مجيد ميں ارشاد ہے:

الْيَوْمَ اَكُمَدُكُ لَكُمُ دِيْنَكُمُ وَاَتُمَمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِى وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْعُمَتِى وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْالْعَامُ دِيْنًا. (المائده ٣:٥)

"آج میں نے تمہارے لیے تمہارا دین مکمل کر دیا اور تم پر اپی نعت (شریت) بوری کردی اور تمہارے لیے اسلام کودین کے طور پر پیند کیا۔"

اب اگر کوئی شخص دین میں کوئی نئی بات شامل کرتا ہے تو گویا کہ وہ اپنے عقیدے اور عمل سے ظاہر کررہا ہے کہ دین نامکمل اور ناقص ہے اور وہ اس کی سخیل کررہا ہے اس طرح بیاس بیان کردہ آیت کو تسلیم نہیں کررہا ہے۔

(ب) بدعت اختیار کرنے سے حضور علیقیہ کی عطا کردہ شریعت پر بھی حرف لازم آتا ہے۔آپ علیقہ نے فرمایا: لَقَدُ تَرَكُتُكُمُ عَلَى مِثُلِ الْبَيْضَاءَ لَيْلُهَا كَنُهَارِها لا يَزيعَ عَنُهَا اِلاَ هَالِكُ .

''میں نے تمہیں ایسی روثن اور واضح راہ پر چھوڑ ا ہے جس کے دن اور رات

کیساں نمایاں ہیں اس سے وہی ہے گا جو ہلاک ہونے والا ہوگا۔'' مطلب میر کہ آ یے علی واضح اور صاف شریعت دے کر گئے ہیں اب اگر کوئی شخص

میں کی وبیشی کرتا ہے تو گویا اپنے خیال ومل سے بد ظاہر کرتا ہے کہ آپ عظیمہ نے

ں اور غیر واضح شریعت عطا کی ہے اس عمل سے وہ اپنا ہی نقصان کرتا ہے۔ ) بدعت ایجاد کر کے یا دین میں کسی غیر اہم کو اہم قرار دے کر یا شریعت نے کسی کام کو کسی وقت اور پیانے کے ساتھ متعین نہیں کیا ہے اس کو وقت اور پیانے کے ساتھ

ی وقت اور پیائے ہے ساتھ ین بیل میا ہے اس و وقت اور پیائے ہے ساتھ متعین کر کے وہ گویا حضور علیہ کہ آپ علیہ اللہ متعین کر کے وہ گویا حضور علیہ کے بارے میں پیلنسیہ

نے شریعت پہنچانے میں کوتاہی وکی کی ہے۔امام مالک ؓ نے فر مایا: مَنُ اَتَیٰ بَدُعَةً فَقَدُ ظَنَّ اَنَّ مُحَمَّدًا عَلِیْتُ اَخُطاً الرَّسَالَةَ.

"جس نے کوئی بدعت کا کام کیا اس نے سے مجما ہے کہ محمد علی نے اللہ کا

پیغام پہنچانے میں کوتا ہی کی ہے۔'' پیغام پہنچانے میں کوتا ہی کی ہے۔''

معاذ الله بدعت كابيكتنا خطرناك پہلو ہے۔

برعت کی بات اور کام چونکہ شریعت میں نہیں ہوتا اس لیے اس کی ابتدا اور ایجاد سے اُمت میں اختلاف اور تفرقہ پیدا ہوتا ہے جس سے اُمت فرقوں، گروہوں اور مسلکوں میں بٹ جاتی ہے۔ لوگوں میں مناظرے، فرقہ بندیاں اور گروہ بازیاں زور پکڑ جاتی ہیں اور اُمت کا اتحاد اتفاق اور بجہتی ختم ہو جاتی ہے۔ شریعت کی روح اعتدال اور میانہ روی اور ہر تھم کو اپنے مقام اور مرجے پر رکھنا ہے لیکن بدعت پیدا ہونے اور رواج پانے کے بعد غلو اور شدت آ جاتی ہے جیسے حضور اکرم بھیلے کا اذان وا قامت میں نام آنے پر انگوٹھا چومنا۔ بعض حضرات کے ہاں زیادہ سے زیادہ استحبائی فعل یا مباح و متبرک ہے جب کہ دوسروں کے ہاں اس کا ثواب اور تعین کرنا غیراولی ہے

لیکن اس کے قائل اس پر اتنا زور دیتے ہیں جتنا فرض واجب اور سنٹ مؤکدہ بر دیا

جاتا ہے اور اس کے ترک کرنے پر ہرگز تیار نہیں ہوتے بلکہ لانے پر تیار ہو جا۔ میں جبکہ دوسری طرف اس کی تر دید کرنے والے بھی اتن ہی شدت اختیار کرتے ہیں اور اس پر بحث ومباحث کر کے لوگوں کو شکوک وشبہات میں مبتلا کرتے ہیں۔ یہ۔ دین میں غلووشدت اور اس کے نتیج میں ہونے والی فرقہ بازی اور فرقہ بندی۔

(ه) بدعت كالك نقصان بيب كه أمت مين جتنى بدعتين زور پكر تى جائين كى، اتى سنتير كم موكر أشمى جائين كى حضرت غفيف بن حارث الثمالى روايت كرتي بين: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ مَا أَحُدَتُ قَوْمٌ بِدُعَةً إِلَّا رُفِعَ مِثُلُهَا مِنَ السُّنَّةِ فَتَمَسُّكُ بِسُنَّةٍ خَيْرٌ مِنُ إِحُدَاثِ بِدُعَةٍ. (سنداح وعمورة) د مرا الله عليه الله عن إحداث حدة منهم كي مده سامان على قات السنا

"رسول الله علی نظی فرمایا که جوقوم بھی کوئی بدعت ایجاد کرے گی تو اس کے بعدرسنت اس سے اٹھالی جائے گی۔ پس بدعت ایجاد کرنے کی بہنست سنت سے چٹ جانا بہتر ہے۔"

(و) بدعت اختیار کرنے والول کوتوبہ کی تو فیق نصیب نہیں ہوتی کیونکہ بدعت اختیار کر \_ والا بیکام دین مجھ کر تواب کے لیے ادا کرتا ہے اور مسئلے کی وضاحت والوں \_

والا میرہ م دیں جھ رواب سے سے اوا کرنا ہے اور سے او وساحت وا ول سے بھدے روا ہے اور الا بھدے رویے اور طرز عمل کی وجہ سے اس پر ضد کر کے جم کر کھڑا ہو جاتا ہے اور الا کی صبح حقیقت اور کیفیت معلوم نہیں کرتا جس کی وجہ سے عمل سے رجوع کرنے چھوڑنے اور تو بہ کرنے کی تو فیق نہیں ہوتی۔

"الترغیب والتر ہیب" میں ہے کہ" شیطان نے کہا کہ میں نے لوگوں سے گناہ کر کے انہیں ہلاک کیا (اور دوزخ کاحق دار بنادیا) تو انہوں نے جمعے اس طرح شکست دی کر گناہ کر کے تو بہ کر لی (اور میری محنت ضائع کر دی) بھر جب میں نے بیطریقہ دیکھا تو الر میں ایسے اعمال رائج کیے جونفس کے موافق ہیں (یعنی حقیقت میں گناہ ہیں کین چونکہ وہ گنا نہیں سجھتے اس کی اس کیے اس کیے اس کے ایسے آپ کو ہدایت پر سجھتے ہوئے تو بہ واستعفار نہیں کرتے۔"

یں سے ؟ ں ہے ، پ اپ دہوریت پر ہے ،وے دہدور مساوریں رہے۔ بدعت کو رو کئے کا کام علائے کرام اجتمع طریقے ہے کر سکتے ہیں، یہ حضرات انہیر روکنا چاہیں تو روک سکتے ہیں لیکن کتنے ہی اہلِ علم ان میں ہے ان کاموں (بدعتوں) میر شریک ہوکران کی ہمت افزائی کرتے رہتے ہیں اس کا سبب شایدعوام سے مرعوبیت، ذاذ سلحتیں اور مفاد اور دنیاوی عرضیں ہوتی ہیں جس کی وجہ سے عوام کے ساتھ شریک رہتے

بہر حال ایک مومن کے نقط نگاہ ہے دین کے ایسے امور اور کاموں ہیں جوعلاء کے میان اختلافی ہیں، ان کے بارے ہیں مسلک جذبات اور لگاؤے بالاتر ہوکر کشادہ دلی روسعت ظرفی ہے کام لے کر اچھی طرح تحقیق کر کے، دین ہیں ان کا مقام ومرتبہ اور میت معلوم اور متعین کیا جائے پھر ان پر ای حیثیت اور درج کے مطابق عمل کیا جائے اور مدعناد اور گرونی اور مسلکی عصبیت ہیں جتلا نہ ہوتا جا ہے اور ہرکام اللہ اور اس کے رسول کے واضح احکام کو پیش نظر رکھ کر کرنا چا ہے اور اللہ کی رضا ہی پیش نظر ہونی چا ہے۔

# شک وشبہ کی چیزوں سے پر ہیز

عَنُ أَبِى عَبُدِ اللهِ اللهِ النَّعُمَانِ بُنِ بَشِيُرٍ رَضِى اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكَ يَقُولُ: إِنَّ الْحَلالَ بَيْنُ وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيَنْ، وَبَيُنَهُمَا أَمُورْ مُشْتَبِهَات ' لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ ' مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ، أَمُورٌ مُشْتَبِهَات ' لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ ' مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِى الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِى الْحَرَامِ فَقَدِ اسْتَبُرَأَ لِدِينِهِ وَعِرُضِه، وَمَنُ وَقَعَ فِى الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ كَالرَّاعِي يَولُ الْحِمٰى يُوشِكُ أَنُ يَقَعَ فِيهِ، أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ كَالرَّاعِي عَولَ الْحِمٰى يُوشِكُ أَنُ يَقَعَ فِيهِ، أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِك حَمَّى، الا وَإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ الا وَإِنَّ فِى الْجَسَدِ مُصُعَةً وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُهُ أَلا وَإِنَّ فِى الْعَسَدُ كُلُهُ أَلا وَإِنَّ فِى الْقَلْبُ. (ابخارى ومَلَى)

حفرت نعمان بن بشیر رضی الله عنهما روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول الله علیہ افر ماتے سنا:

"طال واضح ہے اور حرام واضح ہے اور ان دونوں کے درمیان بعض مشوک وشہات والی چیزیں ہیں جہنیں بہت سے لوگ نہیں جانے سو جو شخص شبہات میں مبتلا ہو گیا رہے ہیں اور آبر وکو بچالیا اور جو شخص شبہات میں مبتلا ہو گیا (یعنی شبہات والی باتوں پر عمل کیا) وہ حرام میں مبتلا ہو جائے گا جیسے چرواہا اپنے ریوز کو ممنوع چراگاہ کے قریب چرائے گا تو ہوسکتا ہے کہ اس کا ریوز اس میں چرنے گئے۔ سنو ہر بادشاہ کی ایک چراگاہ ہوتی ہے اور سنواللہ کی چراگاہ اس کی حرام کردہ (ممنوع) چیزیں ہیں۔"

''سنو!انسان کے بدن میں ایک گوشت کا نکڑا ہے جب وہ درست ہو جائے تو سارا بدن درست ہو جاتا ہے اور جب وہ گبڑ جائے تو ساراجسم گبڑ جاتا ہے۔ سنو! وہ نکڑا دل ہے۔'' ( بخاری وسلم )

#### تشريخ:

قرآن مجید اور احادیث شریف میں بہت ی چیزوں کو طال اور بہت ساری اشیاء کو حرام قرار دیا گیا ہے لیکن چونکہ ہر مخص کو پورے قرآن و حدیث کا علم نہیں ہے، پھر علم ہوتے ہوئے ہی کسی خاص معاملہ کے متعلق قرآن و حدیث سے حل نکالنا ہر مخص کا بلکہ ہر عالم کا بھی کام نہیں ہے اس لیے زندگی میں بہت سے واقعات ومعاملات ایسے پیش آتے ہیں کہ انسان چیزوں کے حلال یا حرام ہونے کا فیصلہ کرنے سے عاجز ہو جاتا ہے اور شبہ میں پڑ جاتا ہے یعنی ایسی اشیاء اور ایسے امور جن کی حات و حرمت قرآن و حدیث سے واضح نہ ہو یا ایسے معاملات جن کے بارہ میں بیشہ واقع ہو کہ بیہ جائز ہے یا ناجائز ہے تو ایسی حالت میں اسے چھوڑ کر ایسے بہلو پر عمل کیا جائے جس میں شک وشبہ نہ رہے۔ آپ عیالیہ ہو کو ور رکھے کیونکہ چراگاہ کی مقرر حد عبور کر ایسے امور سے نیچنے کے لیے شاہی چراگاہ کی مثال دے کر سمجھایا کہ چراگاہ کی مقرر حد عبور کر ایسے امور سے نیچنے کے لیے شاہی چراگاہ کی مثال دے کر سمجھایا کہ چراگاہ کی مقرر حد عبور کر ایسے امور سے نیچنے کے لیے شاہی جراگاہ کی مثال دے کر سمجھایا کہ چراگاہ کی مقرر حد عبور کر ایسے امر کے کے اس میں داخل ہو جائے اور سزا کا مستحق بن جائے اس لیے امن وسلامتی اس میں ہے کہ آدمی گناہ کی حد کے قریب ہی نہ جائے۔ ایک حدیث میں مشتبہ چیز سے بیخنے کی اس طرح مثال ملتی ہے:

عدى بن حاتم نے عرض كيا "يارسول الله! علي الله على شكار كے وقت الى كے ساتھ ايك دوسرا كتا ہمى الله پڑھ كر شكار پر جھوڑتا ہوں چر شكار پكڑنے كے وقت اس كے ساتھ ايك دوسرا كتا بهى پاتا ہوں" اس پر آپ علي ہ نے فرمايا" (تم اسے نہ كھاؤ كيونكه تم نے اپنے كتے پر ليم الله پر حقی تقی اور اس دوسرے پر نہيں پڑھی تھى)" ايسے معاطے اور كام ميں جو كه پورى طرح واضح نہيں ہے بلكہ مشتبہ ہے اور اس ميں دونوں پہلو كيسال ہيں، اس ميں احتياط اور تقوى كا وقت اس ہے كہ اسے نہ كھايا جائے۔ ايك حديث ميں ايسے موقع پر آپ علي الله نے ايك اور اصول بيان فرمايا ہے۔

دَعُ ما يُريبك، الى ما لَا يُريبك ''اس چيز كوچھوڑ دو جوتمہيں شك ميں ڈالتی ہےاور وہ بات اور پبلواختيار كرلو جوتمہيں شك ميں ندڑالے بلك يقين كى حدير پہنچا دے۔''

ای طرح کی ایک اور روایت ہے کہ رسول التہ علیت کو خود اپنے گھر میں ایک تھجور پڑی ہوئی ملی، اے دکھر کر فر مایا کہ اگر مجھے یہ ڈر نہ ہوتا کہ شاید بیصدقہ کی ہوتو میں اے کھا لیتا۔ (الرغیب والر بیب) اس تھجور کے متعلق آپ علیت کو شک ہوا کہ صدقہ کی ہے یا غیرصدقہ (ہدیہ وغیرہ) کی ہے چونکہ صدقہ کی چیز کا آپ علیت کے کھانا منع تھا اور غیرصدقہ کی جائز تھی اس لیے آپ علیت نے نہ کھانے کو ترجیح دی اور شبہ سے پر ہیز فر مایا اس طرح اُمت کو بھی جا ہیں کہ شبات وشکوک کے معاطے میں رسول اللہ علیت کے قول وفعل پر عمل کرے۔

حضور علی از دری میں ، ان میں سے ایک شکوک وشہات سے لیے جو با تیں ضروری قرار دی میں ، ان میں سے ایک شکوک وشہات سے اور شکوک وشہات پیدا کرنے والی باتوں سے بیخ کی ہدایت فرمائی۔ وین کی حفاظت کا مختصر تذکرہ اوپر بیان ہوا ہے البتہ عزت و آبرو کی حفاظت کے لیے بھی ضروری ہے کہ آ دمی شہات اور تہت و بدگمانی والی باتوں اور چیزوں سے دُور رہے کیونکہ شبہات وشک والی باتوں پڑمل کرنے سے عام لوگ اس کی نعیبت کریں گاور گناہ میں مبتلا قرار وے کر پروپیگنڈہ کریں گئیاں مسئلے کی حقیقت نہ سمجھنے کی وجہ سے وہ خوداس مسئلے کے حرام کی پہلو میں مبتلا ہو جا کیں گے اس لیے آپ علی ایک اس ار شاد کو سامنے رکھنا جا ہے :

مَنُ كَانَ يُؤُمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلاَ يَفَعُن مَوَاقِعَ الْتُهَمِ. ''جوشخص الله پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہے، اسے چاہیے کہ تہتوں اور بدگمانیوں کے موقعوں سے دُوررہے۔''

اس طرح آپ علیہ نے حضرت علی سے فرمایا:

إِيَّاكَ وَمَا يَسُبَقُ إِلَى الْقُلُوبِ إِنْكَارُهُ وَإِنْ كَانَ عِنْدَكَ اِعْتِذَارُهُ فَرَبَّ سَامِع نَكرالا تَسُطِيعَ إِنْ تُسُمِعَهُ عُذُرًا. ''اپ آپ کوان باتوں ہے دُور رکھوجن ہے لوگوں کے دلوں میں کراہیت ہواگر چہ آپ کے پاس اس کے کرنے کا عذر موجود ہے کیونکہ بہت ہے ایسے سننے والے جوان کے بارے میں کراہیت رکھتے ہیں، آپ انہیں اپنا عذر نہیں ناسکیں گے۔''

لیعنی ہر محف تک اپنا عذر اور اپنی برأت آپ کے لیے پہنچانا مشکل کام ہے اس لیے سرے سے اس کام ہی ہے دور ہیں تا کہ لوگوں کے دلوں میں آپ کے بارے میں شکوک وشہات پیدانہ ہوں اور آپ کا احترام وعزت باقی رہے۔

اسى طرح تر مذى مين آپ عليه كالك ارشاد ب:

إِذَا ٱحُدَتَ ٱحُدُكُمُ فِي الصَّلاَةِ فَلُيَأْخُذُ بِٱنْفِهِ ثُمَّ لَيُنْصَوِفُ.

''جبتم میں سے کسی کا نماز میں وضوٹوٹ جائے تو اسے جا ہیے کہ اپنی ناک پکڑ کر باہر آئے۔''

تا کہ لوگوں میں یہ چہمیگوئی نہ ہو کہ اس کا وضوٹوٹ گیا ہے۔ یہ تمام حدیثیں اور زیر مطالعہ حدیث ملا کر مطالعہ کیا جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ مومن کو اپنے دین اور آبرو کی بڑے احتیاط سے حفاظت کرنی چاہے اور کوئی ایسا کام نہ کرنا چاہیے جس کی وجہ سے دین میں فقص پیدا ہویا عزت و آبرو پر حرف آئے۔

ایک مدیث میں آپ علیہ نے فرمایا:

لَعِنَ اللهُ السَّارِق يَسُوق الْبَيْضَةُ فَتَقَطُعُ يَدُهُ وَيَسُوِق الْحَبُلَ فَتُقَطَعُ يَدُهُ ( تَنْتَ عَلِي )

''الله تعالی لعنت کرے اس چور پر جو ایک انٹرہ چراتا ہے پھر اس کا ہاتھ کا ٹا جائے اور ایک ری چراتا ہے پھر اس کا ہاتھ کا ٹا جائے۔''

یعنی وہ انڈے کی چوری اور رسی کی چوری کومعمولی سجھ کر کرتا ہے اس طرح چوری میں
آگے بڑھتا جا بتا اور آخر کار ہاتھ کا شخ کے نصاب جنتی چوری کرتا ہے اور اپنا ہاتھ کٹوا بیٹھتا
ہے۔ یہی زیرمطالعہ حدیث کا مقصد ہے کہ چھوٹے گناہوں، مشتبہ باتوں اور مکر وہات کو
معمولی سجھ کر کر لینا یا ان کو اہمیت نہ دینا، احتیاط نہ برتنا اور رخصت کی آخری منزل تک جانا

بیوہ با تیں ہیں جوآ خرکارایک دن آ دمی کو بڑے گناہوں میں مبتلا کر دیں گی اور اسے تباہ کر کے رکھ دیں گی۔

حدیث کے آخر میں آپ علی اللہ نے جسم انسانی میں دل کی اہمیت بتائی اور بتایا کہ انسان کے جسم واعضاء کی اصلاح وصلاح اور بہتری و بھلائی انسان کے اس چھوٹے سے عضو سے وابستہ ہے 'لہذا بیا گر پاک وصاف ہے، درست وصح سلامت ہے، انسان کی سوچ وفکر کا انداز صحح ہے تو اس کاعملی رویہ اور کردار صحح ہوگا۔ شکوک و شبہات والے معاملات سے وہ اچھے طریقے سے نمٹ کے گا اور عملی نہ ندگی میں تمام مرحلوں میں سلامتی سے گزرتا جائے گا۔

الیکن اگر ہے بگڑ جائے تو انسانی جسم کا تمام کام بگڑ جائے گا اور انسان تباہی میں جا کرگر جائے گا۔ بعض علاء نے انسان کے اندر سے تعلق رکھنے والے امراض اور قلب ود ماغ کی خرابیوں کو تنایا ہے جیسے کینے، کھوٹ، حسد، لالچ، بخل، تکبر، دومروں کو حقیر جاننا، وکھاوا، شہرت، مکروفریب، حرص وطمع، تعصب اور نفرت وغیرہ۔ روحانی امراض کے ماہرین نے بیہ امراض جالیس (۲۸) تک گنائے ہیں، یہ تمام امراض ایسے ہیں کہ اندر میں پرورش پاتے ہیں، چر ظاہری اعضاء براثر انداز ہوتے ہیں۔

قلب کی سلامتی انسان کی اصلاح میں بنیا دی حیثیت رکھتی ہے اس لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی پاک کتاب میں فرمایا ہے:

إلَّا مَنُ أَتَى اللهُ بِقَلْبٍ سَلِيُمٍ. (شعراء٢٥)

چانچة صورا كرم عَلَيْكُ بروت سلامتى قلب كى دعا كرتے رہتے تھے۔ارشاد ب: يَامُ قَلِّبَ اللَّقُلُوبِ ثَبِّتُ قُلُوبَنَا عَلَى دِيُنِكَ يَا مُصَرِّفَ الْقُلُوبِ صَرِّفُ قُلُوبَنَا إلَى طَاعَتِكَ.

الغرض میر حدیث جمیں شبہات والے کاموں ، باتوں اور چیزوں سے بیخنے اور شکوک وشبہات والے مقامات سے دُورر ہنے کی ترغیب دیتی ہے اور دین کو خالص رکھنے اور عزت کی حفاظت کرنے میر اُبھارتی ہے اور ساتھ ہی عقل کوجلا دینے ، اس سے کام لینے اور سوج وفکر کے انداز کو تیج رکھنے پرزور دیتی ہے تاکہ ہمارے اعمال شریعت کے مطابق ادا ہوں اور ایک مومن کی تی زندگی گرزے۔ (آمین)

### عدیث نمبر 7

# دين كاسرايا خيرخوابي مونا

عَنُ أَبِى رُقَيَّةَ تَمِيُمِ بُنِ اَوُسٍ الدَّارِيِّ رَضِى اللهُ عَنُهُ اَنَّ النَّبَى عَلَيْكُ قَالَ : "اَلدَيُنُ النَّصِيُحَةُ" قُلُنَا لِمَنُ؟ قَالَ : لِلهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلاَئِمَّةِ الْمُسُلِمِيْنَ وَعَامَّتِهِمُ. (ملم)

حضرت تمیم داری روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم علی نے فرمایا ''دین فیرخوابی کا نام ہے''ہم نے عرض کیا''یارسول اللہ! علی کسی فیرخوابی ک'' فرمایا''اللہ کی، اس کی کتاب کی، اس کے رسول کی، مسلمانوں کے رہنماؤں کی اور تمام مسلمانوں کی۔''

یہ ایک جوامع الکلم حدیث ہے یعنی جس میں الفاظ تھوڑ ہے ہیں اور مفہوم زیادہ سمویا ہوا ہے۔ حافظ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں محمد بن اسلم طوی کی روایت بیان کی ہے کہ بیرحدیث ان چاراحادیث میں سے ایک ہے جن میں دین کی تمام تعلیمات کوا جمالاً سمویا گیا ہے۔

عربی زبان میں نفیحت کا کلمہ اپنے معنی میں بڑی وسعت رکھتا ہے۔ ابن دقیق العید (م401ھ) کہتے ہیں:

"کلام عرب میں ایبا کوئی اور کلمہ نہیں ہے جو اس کلنے کے معانی واضح کر سے۔"

اُردو میں اس کا ترجمہ خیرخواہی کیا گیا ہے، یہ بھی دراصل اس کے قریبی معنی ہیں۔ نصیحت کا کلمہ نصح سے نکلا ہے جس کے لفظی معنی ہیں ملاوت اور کھوٹ سے پاک ہونا۔ مفردات امام راغب میں ناصح العسل: خالصه یعنی ایبا شهد جوموم وغیرہ سے صاف شدہ ہو، اس طرح کہا جاتا ہے۔ نصح قلب الانسان یعنی دل میں کسی قتم کا کھوٹ اور کینہ باقی نہ رہے اور انسان کا اندر باہرایک ہو۔علامہ خطابی نے اس منہوم کواپنی عبارت میں اس طرح ادا کیا

النصيحة كلمة جامعة معنا ها حيازة الحظ للمنصوح له" "فيحت ايك وسيع معنى والاكلمه بجس كامفهوم ب"جس كى خرخوابى كى جا رى ب،اس كى بھلائى،فائد اور راحت كے ليے برمكن كوشش كر كاس كا يوراحق اداكرنا"

قرآن مجید میں مومنوں کو توبہ نصور کا حکم دیا گیا ہے لینی الی خالص اور مچی توبہ جو ہرقتم کے نفاق اور دورنگی سے پاک ہو۔ ایک جگہ مومنوں کی شان سے بتائی گئی:

لَيُسَ عَلَى الصُّعَفَآءِ وَلاَ عَلَى الْمَرُصٰى وَلاَ عَلَى الَّذِيْنَ لَا يَجِدُوُنَ مَا يُنْفِقُونَ مَا يُنْفِقُونَ مَا يُنْفِقُونَ مَا يَنْفِقُونَ مَا يَنْفِقُونَ مَا يَنْفِقُونَ مَا يَنْفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُوا يَلْثَهِ وَرَسُولِهِ. (التهبه ٩١:٩)

'' کمزوروں، بیاروں اور ان لوگوں پر کوئی الزام نہیں ہے جو (جہاو کے لیے) خرچ کرنے کے لیے اپنے پاس کچھ نہیں پاتے جبکہ وہ اللہ اور اس کے رسول کے خیرخواہ (مخلص) ہوں۔''

یعنی عام حالات میں جہاد کے میدان سے روگردانی کرنا ایمان داطاعت کے خلاف ہے لیکن معذوری کی حالت میں اللہ کے ہاں گرفت نہیں ہے بشر طیکہ دل میں اخلاص وفاداری موجود ہو۔ اس سے معلوم ہوا کہ معذور ہونے کی صورت میں بندے سے مجموا حکام میں تخفیف یا معانی ہو سکتی ہے لیکن تھیجت وخیرخوابی کا ہر حالت میں باتی رہنا ضروری ہے ادراس کے سوانجات ناممکن ہے۔

اس حدیث شریف میں دین کے بارے میں ایک جامع تصور دیا گیا ہے اور دین کا دائرہ کار بتایا گیا ہے۔ دین کے بارے میں ایک تصور سے کددین کا تعلق صرف اللہ تعالی اور بندے کے درمیان ہے یعنی چندعقا کد، ذکر وفکر، چندمقرر عبادات اور اخلاقیات سے اسے رب کو راضی کیا جائے اور زندگی کے دوسرے معاملات اور خاص طور پر اجماعی

معاملات سے دین کا تعلق نہیں ہے۔ اس سلسلے میں یہ حدیث واضح رہنمائی کرتی ہے اور بتاتی ہے کہ دین کا دائرہ بہت وسیع ہے جس میں حقوق اللہ اور حقوق العباد کے بہت سے بہلو شامل میں۔ یہ پہلومخضراس طرح ہیں:

النّصِيْحَةُ بِلَةِ (اللّه كے ساتھ خلوص و خيرخوابى) كا مطلب يہ ہے كہ بندہ الله تعالىٰ كى ذات وصفات پر اخلاص و سچائى سے ايمان لائے اور نفاق كو قريب نه پي نئے دے، الله كى ذات وصفات، اختيارات، احكامات اور حقوق و آ داب ميں كى كوساجھى و شريك نه تھہرائے، اس كى اطاعت ميں لگارہ، اس كى نافر مانى سے بچتارہ، اس كى نعمتوں كا شكر اداكر سے جو الله كے فرماں بردار بند ہے ہيں، ان سے محبت كرے جو نافر مان ہيں، ان سے كنارہ شى كرے اور اس سے ہى ہروقت دعا مائے اور كى عمل ميں بھى اخلاص و وفادارى اور سچائى كو نه چھوڑے۔ الله تعالىٰ سے اخلاص و خيرخوا ہى اختيار كرنے ميں انسان دراصل اپنے آپ سے جھوڑے۔ الله تعالىٰ سے اور اپنى ہى دنيا اور آخرت سنوار تا ہے۔ ارشادِ بارى تعالىٰ ہے:

مَنُ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ. (مم البحره ٣١:١١)

''جو خص نیک عمل کرتا ہے، وہ اپنی ذات کے لیے ہی کرتا ہے۔''

 ے محبت رکھنا، آپ علی جوشریعت لے کرآئے ہیں اس کی تقدیق کرنا، آپ کی سنتوں کو معلوم کرنا اور ان پرعمل کرنا، آپ علی کے اصحاب سے محبت کرنا، جو آپ کے نافر مان ہیں، ان سے نی کرر ہنا، آپ علی پیشی کرنے والوں سے دُور رہنا اور جو اسلامی نظام آپ علی والوں سے دُور رہنا اور جو اسلامی نظام آپ علی کے لئے لئے کہ کرآئے ہیں، اسے قائم کرنا اور آپ علی کے کام مانوں پرعمل کرنا۔

اَلنَّصِیْحَهُ لَائِمَّهُ الْمُسْلِمِیْنَ (مسلمانوں کے رہنماؤں کی خیرخواہی) کے مطلب پر گفتگو کرنے سے پہلے لفظ ائمہ جو کہ امام کی جمع ہے، کامفہوم سجھنا چاہے۔ عربی میں امام قائد، رہنما اور حاکم کو کہتے ہیں۔ لفظ ائمہ میں ہرفتم کے رہنما شامل ہیں جیسے وقت کا حاکم، دینی رہنما، دینی جماعتوں کے پیٹوا اور قائدین وغیرہ۔

ان سے خیرخواہی کا مطلب ہے نیکی، بھلائی اور حق وانصاف کے کاموں میں ان کا اظلام سے ساتھ وینا، ان کی ذمہ داریوں کی ادائیگی میں ان کا ہاتھ بٹانا، تابع داری کرنا، انہیں حق بات کہنا اور ان کی کوتا ہوں سے انہیں آگاہ کرنا۔ امام خطابی نے کہا ہے ان کی خیرخواہی یہ بھی ہے کہ ان کے پیچھے نماز پڑھی جائے، ان سے مل کر جہاد کیا جائے، انہیں زکوۃ اداکی جائے آگرکوئی پُرائی ان سے طاہر ہوتو ان کے خلاف طاقت کے ذریعے بعاوت کی جائے، ان کی جھوٹی خوشامہ نہ کی جائے اور ان کی اصلاح و بھلائی کے لیے دعا کی جائے۔

النقصية في المعاملة و المعاملة و المعاملة و المعاملة و المعاملة المارات المعاملة المارة قتى العيدان كے اخلاقى ، معاشى اور قانونى حقوق اداكرنے كے بارے ميں لكھتے ہيں:

"د نيا اور آخرت كى بھلائى والے كاموں ميں ان كى رہنمائى اور مددكر تا، ان كى الازمى ضروريات بورى كرنا، ان كے عيوب كى ستر بوشى كرنا، ان سے معيبتيں النا، ان كى بھلائى كے ليے سوچنا، نرى، اخلاص اور دردمندى سے نيكى كا تحم دينا، ثران ان كى بھلائى كے ليے سوچنا، نرى، اخلاص اور دردمندى سے نيكى كا تحم دينا، ثران ان كى بھلائى كے ليے سوچنا، نرى، اخلاص اور دردمندى سے نيكى كا تحم دينا، ثران ان كى عرف ان كى عرف ان كى عرف اور حدد نه كرنا، بو والى كى عرف ليند ہو، ان كى عرف اور مالوں كى حفاظت كرنا، بياروں كى الله بياروں كى عرف كے ليے بيند ہو، ان كى عرف ليوں اور مالوں كى حفاظت كرنا، بياروں كى

عیادت کرنا، ظالم کوظلم سے رو کنا، مظلوم کی دادرس کے لیے جدو جہد کرنا، کوئی فوت ہو جائے تو اس کے جنازے میں شریک ہونا اور اس کے پس ماندگان کو تسلی دینا۔''

یہ ہے دین کے خیرخواہ ہونے کا مختصر اور جامع نقشہ جو اس صدیث شریف سے ہمارے سامنے آتا ہے۔ دراصل دین کا تعلق انسان کی پوری زندگی سے ہمس میں پوری انفرادی اور اجتماعی زندگی شامل ہے اور اس کی بنیاد پر قائم ہونے والے اسلامی معاشرے میں ہر طرف خیرخواہی اور ایک دوسرے کی بھلائی کا جذبہ کارفر ما نظر آتا ہے۔ ایسا معاشرہ مصت وشفقت، امن سلامتی، حقوق وفر ائض اور محبت واخلاص والا ہوتا ہے جس میں ہر انسان عزت واحر ام سے بیار ومحبت کے ساتھ بے خوفی سے امن و سکون کی زندگی گزارتا ہے۔

اییامعاشرہ اس وقت قائم ہوسکتا ہے جب ہرایک مسلمان اپنے فرائض وذمہ داریوں کے احساس سے اسلام کے تمام احکام پر اخلاص، سچائی، ایمان داری اور خیرخواہی کے جذبے سے خود عمل کرے اور دوسرے بھائیوں کو بھی ان باتوں کی تلقین و بلیغ کرے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ ایہا معاشرہ ہمیں نصیب کرے۔ (آمین)

#### حدیث نمبر 8

### جہاداورمسلمان کی حرمت

عَنِ إِنِنِ عُمَنُ أَنَّ رَسُولُ اللهِ عَلِيلَةٍ قَالَ "أُمِرُتُ أَنُ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَى يَشْهَ لُوا أَنُ لَآ إِلَٰهَ إِلَّا اللهِ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ وَيُقِيمُوا الصَّلاَ ةَ وَيُوتُهُوا الصَّلاَ قَ وَيُوتُوا الزَّكَاةَ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِي دِمَاءَ هُمُ وَامُوالَهُمُ إِلَّا بِحَقِ الْإِسْكام وَحِسَابُهُمُ عَلَى اللهِ تَعَالى. (بخارى وسلم)

''حضرت عبدالله بن عمر سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی فی نے فرمایا کہ'' مجھے کھم دیا گیا ہے کہ میں اس وقت تک لوگوں سے جنگ کروں جب تک وہ کلمہ طیبہ لا الدالا اللہ محمد رسول اللہ کی گوائی نہ دے دیں اور جب تک وہ نماز قائم نہ کریں اور ذکو قانہ دیں چر جب وہ یہ کام کرلیں تو مجھ سے اپنی جان اور مال کو محفوظ کرلیں گے۔الا یہ کہ اسلام کے کی حق کی وجہ سے ان کا خون بہانا یا مال کے کرکی دینا ضروری ہو۔ بہر حال ان کا اصل حماب تو اللہ کے ذمہ ہے۔''

### تشريح:

یدایک اہم حدیث ہے جس میں دین کے بنیادی قواعد میں سے ایک اہم قاعد سے لیک اہم قاعد سے لیک اہم قاعد سے لین جہاد (قال) کا بیان اور اس کا مقصد واضح کیا گیا ہے۔ اس حدیث سے لمتی جلتی ایک روایت حضرت انس کی اس طرح ہے:

''یہاں تک کہ وہ گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی اللہ (معبود) نہیں ہے اور مجمر متاللہ علقہ اس کے بندے اور رسول ہیں۔''

انسانوں کے لیے دنیا میں زندگی گزارنے کا بہترین طریقہ اسلام ہی ہے، قیامت

تک آنے والے انسانوں کے لیے اللہ تعالیٰ نے اسے مقرر اور پسند کیا ہے اور اسے چھوڑ کر آخرت کی نجات ہوگی اور نہ ہی اللہ تعالیٰ راضی ہوگا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

إِنَّ اللِّينَ عِنْدَ اللهِ الإسكام. (آل عران ١٩:٣)

''بلاشبہ(پسندیدہ) دین اللہ کے نزدیک اسلام ہی ہے۔''

اور دوسرے مقام پر ارشاد ہے:

وَمَنُ يَّبُتَغِ غَيْرَ الْإِسُلامِ دِينًا فَلَنُ يُّقُبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَورةِ مِنَ النَّخاسِويُنَ. (آلعران١٩:٣)

''اور جس نے اسلام کوچھوڑ کر کوئی اور دین جاہا تو اس سے وہ ہرگز قبول نہیں کیا جائے گا اور وہ آخرت میں گھاٹے والوں میں سے ہوگا۔''

الله کے اس پندیدہ دین یعنی اسلام کو دنیا میں پھیلانے، بھولے بھیکے انسانوں تک بیہ پیغام پہنچانے، اسلام کی نعمت کو عام کرنے اور اشاعتِ اسلام کی راہ میں آڑے آنے والی رکاوٹوں کو دُور کرنے کے لیے مسلمانوں پر جہاد لازم کیا گیا ہے۔ دینِ اسلام میں جہاد بنیادی احکام میں سے ایک اہم علم ہے اور قیامت تک جاری رہے گا، حالات کیے بھی ہوں اسے منسوخ و معطل نہیں کیا جا سکتا البتہ زمان ومکال کے لحاظ سے اور اس کی شرائط پوری نہ ہونے کی بناء پرمؤخر کیا جا سکتا ہے۔ نی اکرم علیات کا ایک ارشاد ہے:

ٱلْجِهَادُ مَاضِ إلى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا يَبْطُلهُ جَوْرُ جَائِرِ وَلاَ عَدُلُ عَادِلِ
"جَهاد قيامت تك جارى ربعًا، اسه كى ظالم كاظلم اوركى عادل كاعدل ختم نبين كرسكتات" ( )

قرآن وحدیث اور تعامل اُمت ( اُمت کے تول وعمل) سے معلوم ہوتا ہے کہ جہاد مختلف صورتوں، کیفیتوں اور حالات کے مطابق مسلمانوں پر فرض مین یا فرض کفاریہ ہے اور رہے گا۔

اسلام میں جہاد کے جومقاصد بیان کیے گئے ہیں، ان میں سے بعض اہم یہ ہیں: (۱) انسانوں کو غیر اللہ کی بندگی، غلامی اور پوجا پرستش سے نکال کرااللہ کی بندگی کے نظام میں لانا اور اللہ کی بندگی کا نظام قائم کرنا جے''اسلامی حکومت'' کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے، جہاد فی سبیل اللہ کا بڑے ہے بڑا مقصد یہی ہے۔حضرت عمر فاروق کے دور میں جب ایرانیوں سے جنگ جاری تھی تو ایک موقع پر ایک ایرانی جزل نے اسلامی لشکر کے ایک ذمہ دار سے پوچھا'' تم لوگ ہمارے ملک پر کیوں چڑھائی کر کے آئے ہو؟''اس نے جواب میں کہا:

اللهُ ابُسَّعَتْنَا لَنُخُوجَ النَّاسَ مِنُ عِبَادَةٍ النَّاسِ اللي عِبَادَةِ اللهِ وَمَنُ ظُلُمَةِ الْكُفُر اللي نُور الإسكلام. (البراية والتماي)

''الله تعالیٰ نے ہمیں بھیجا ہے تا کہ انسانوں کو انسانوں کی بندگی سے نکال کر الله کی بندگی میں لائیں اور کفر کے اندھیروں سے نکال کر اسلام کی روشنی میں لائیں۔''

جہاد کا اہم مقصد یہ ہے کہ لوگوں کو کفر، شرک، تو ہم پرتی، ریتوں، رسموں کے جال سے نکال کر اسلام کی شاہراہ پر لانا اور خدا کی زمین پر خدا کا بندہ بن کر رہنے کے لیے آزادی دینا اور دلانا ہے۔

- (۲) انسانوں کو ہرفتم کے استحصال ظلم اور جورو جبر سے نجات دلانا، ان کوعزت واحترام، مساوات اور شرف کا مقام دلانا، بوڑھوں،عورتوں، بچوں اور کمز ورطبقات کے لوگوں کو ظالموں کے ظلم سے چیٹرانا۔
- (۳) بدامنی، بے اطمینانی، کوٹ مار اور خوف ودہشت سے انسانیت کو آزاد کرانا تاکہ انسان امن وسکون، اطمینان وسلامتی والی زندگی گزار سکے۔
- (۳) الله کے دین کو غالب کرنے، قائم کرنے، آزادی سے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنے اور شرافت کی فضا قائم کرنے میں رکاوٹ ڈالنے اور مزاحمت کرنے والی قو توں کو دبانا اور ان کا زور توڑنا ایک اہم مقصد ہے۔ اس طرح اسلامی حکومت کو نقصان پہنچانے والی طاقتوں کا زور توڑنا اور ایسی تح یکوں کا سدباب کرنا ہے۔
- (۵) ایسی اسلامی حکومت قائم کرنا جس میں اللہ کا پورا دین نافذ اور جاری ہو، جس میں کفر وشرک اور غیر اللہ کی حاکمیت نہ ہواور زندگی کے تمام شعبوں اور گوشوں میں اسلام نافذ ہو اور دوسرے ادیان و ذاہب اگر رہیں تو اسلام کے ماتحت اور زیروست ہوکر

ر ہیں۔

اس حدیث پرحضرت ابو بمرصدین ؓ کے دور میں اس وقت عمل ہوا جب نبی علیہ کا وفات کے بعد بعض قبیلوں نے زکوۃ دینے سے انکار کیا تو حضرت صدیق ؓ نے ان سے جنگ کرنے ہوجولا جنگ کرنے ہوجولا اللہ اللہ کہتے ہیں، اس پرصدیق اکبر ؓ نے ہے حدیث پڑھی اور پھرفر مایا:

إِن الزَّكَاةَ حَقُّ الْمَالِ وَقَالَ وَاللهِ لَوُ مَنَعُونِي عَنَاقَا (وَفِي رَوَايَة عِقَالاً) كَانُوا يُوَ دُونَهُ وَلَى رَسُولِ اللهِ لَقَاتَلتُهُمُ عَلَى مَنْعِهِ فَتَابَعَهُ عَلَى قَتَالٍ اللهِ لَقَاتَلتُهُمُ عَلَى مَنْعِهِ فَتَابَعَهُ عَلَى قَتَالٍ اللهِ لَقَوْم.

''ز کو قامال کاحق ہے (اور کہا) اللہ کی قتم! اگر انہوں نے جھے ہے ایک اونٹ بھی روکا (اور ایک روایت میں ہے، ایک اونٹ باندھنے کی ری روکی) جو رسول اللہ علیقی کو ادا کرتے تھے تو میں اس پر بھی لڑوں گا) اس پر حضرت عراق نے جنگ کرنے کے معاملے میں ان کی پیروی کی۔' (طبری)

ز کو ہ کے انکار پر جنگ کرنے پرتمام صحابہ کرام گا اجماع اتفاق ہے اس سے معلوم ہوا کہ کوئی شخص مسلمان ہو کر پھر اسلام کی بنیادی باتوں میں سے کسی ایک کا انکار کرے تو وہ مرتد ہے اور مرتد کی سزاقتل ہے۔

اس حدیث میں جہاد کا بیان آیا ہے اور صرف ایک نقطہ بیان ہوا ہے۔ کی قوم یا ملک سے جہاد (قبال) شروع کرنے کے تین درجے ہیں۔ پہلا درجہ یہ ہے کہ انہیں اسلام کی دعوت دی جائے گی اگر خوثی سے یہ لؤگ اسلام قبول کر لیس تو انہیں مسلمانوں والے تمام حقوق حاصل ہو جائیں گے اور مسلمانوں کے برابر کے شہری بن جائیں گے۔ دوسرا درجہ یہ ہے کہ اسلام قبول کرنے سے انکار کریں اور اسلامی حکومت کے ذمی بن کرر ہیں تو بھی انہیں اجازت ہے البتہ یہ جزیدادا کریں گے جو ایک قتم کا ہلکا فیکس ہے جوان کی حفاظت اور دیگر ضروریات پوری کرنے کے لیے ہے۔

تیسرا درجہ یہ ہے کہ بیلوگ جزیہ دے کر ذمی بن کر رہنے سے انکار کریں اور اسلامی حکومت کی ماتحی قبول نہ کریں تو پھران سے جہاد کیا جائے گا۔اس تیسرے درجے کا بیان حدیث زیرمطالعہ میں کیا گیا ہے۔

اس حدیث ہے ایک اہم بات بیمعلوم ہوئی کہ اسلام میں جہاد کا مقصد مسلمانوں کی حکومت قائم کرنا، مال کھیانے کی منڈیاں تلاش کرنا، لُوٹ مار کرنا، حکومت کی سرحدیں بردھانا، خام مال حاصل کرنا اور لوگوں کو غلام بنانانہیں ہے۔ اس کا مقصد تو اللہ کی وحدانیت قائم کرنا، رسول اللہ عقبی نظام قائم کرنا ہے۔

حدیث میں روز ہے اور حج کا بیان نہیں ہے کیونکہ بیعبادتیں ایک لحاظ سے انفرادی یا بیر میں

خفیہ ہیں، کوئی شخص روزہ ندر کھے اور کہے کہ میں نے روزہ رکھا ہے تو اس کی یہ بات قبول کر لی جائے گی۔ اس طرح جج کے بارے میں کوئی کہے کہ جھے میں استطاعت نہیں ہے تو زیادہ کھینچا تانی نہیں کی جائے گی اور اس کا معاملہ اللہ کے حوالے کر دیا جائے گا جوروزِ قیامت خود حماب لے گا۔ شریعت ظاہر سے وابستہ ہے اور کسی کے اندر کا حال معلوم کرنے کے دریے نہیں ہونا جا ہے۔

حدیث میں ایک فقرہ ہے اِلَّا بِحَقِ الْإِسُلامِ لِعِنی اسلام کے قواعد سے کسی کی جان لینا ضروری ہوتو شرعی قواعد کے مطالق کی جائے گی۔

## سوالات کی کثرت

### تشريخ:

یہ صدیث ان بنیادی حدیثوں میں سے ایک ہے جن میں اسلام کے اہم قواعد بیان کیے گئے ہیں اور جوامع الکلم میں سے بھی ہے لینی تھوڑے سے الفاظ میں فقہ کے کئی اہم قاعدے بیان ہوئے ہیں۔

اس مدیث کا پس منظریہ ہے کہ نبی اکرم علیہ نے ایک مرتبہ تقریر کی جس میں آپ علیہ نے فرمایا:''لوگو! اللہ تعالیٰ نے تم پر جج فرض کیا ہے، سو حج کریں۔''اس پرایک شخص نے کہا'' کیا ہر سال حج کریں؟'' آپ علیہ خاموش رہے۔ اس آ دمی نے بیسوال تین

مرتبہ کیااس پرآپ علی فی نے فرمایا"اگر میں ہاں کہددیتا تو تم پر ہرسال جج واجب ہوجاتا اورتم میں اتن طافت نہیں تھی کہ ہرسال جج کرسکو پھرآپ علی فی نے فرمایا"جو بات میں نے نہیں کہی اور تہہیں آزاد چھوڑا ہے، تم اس کے پیچھے نہ پڑو۔"اس کے بعد فدکورہ بالا حدیث کے الفاظ ارشاد فرمائے۔

اس حدیث میں جار باتیں ارشاد ہوئی ہیں جن کی مختصرتشریح کی جارہی ہے:

(۱) جن باتوں، کاموں اور عملوں سے اللہ تعالی اور اس کے رسول علی فی نے منع کیا ہے، انہیں''منہیات'' کہتے ہیں۔ بیمنہیات بعض حرام ہیں تو بعض مروہ ہیں، ان کے بارے میں مومن کارویہ بیہونا جا ہے کہ چونکہ اللہ اور اس کے رسول علیہ نے ان کاموں سے روکا ہے اس لیے ان کے کرنے میں ضرور میرا نقصان وزیاں ہے، سو لازمان سے بچنا چاہیے۔ حدیث میں منہیات سے رُکنے کے لیے اپنی استطاعت کے مطابق کی شرطنہیں لگائی گئی ہے، اس سے بعض علاء نے بیاستدلال کیا ہے کہ منہیات سے رُ کنا مامورات کی ادائیگی سے زیادہ اہم اور ضروری ہے۔خود کلم طیب لا الدالا الله ع بھی اس طرف اشارہ لکا ہے کہ آ دمی سیلے اینے آپ کو ہرتتم کی بُرائی جیے خراب عقائد، مُرے خیالات، غلط نظریات اور مُرے اعمال سے پاک کرے تب اس کی روح وبدن پراعمال صالحہ کے اثرات وثمرات ظاہر ہوں گے۔ چراس سے سیہ بات بھی ظاہر ہوتی ہے کہ بُرائی ہے بیجنے کے لیے سرتوڑ کوشش کی جائے اور تھوڑے بہت عذر بہانے کی وجہ سے اس میں جتلانہ ہوا جائے البت اگر الیی مجوری ہو جے شریعت میں اضطراری حالت کہتے ہیں جس میں جان جانے یا کسی عضو کے تلف ہونے یا کسی بری مصیبت میں مبتلا ہونے کا واضح خطرہ ہوتو بحالت مجبوری اس فعل (منیی) کوآ دی بقدر ضرورت اس اصول کے مطابق (اَلْمَ سُرُورُ وَاَتْ تِبُيْتُ الْمَحْظُورَاتِ) كرسكتاب\_

(۲) الله تعالی اوراس کے رسول علیہ نے جن باتوں، کاموں اور عملوں کے کرنے کا تھم (امر) دیا ہے، انہیں ''مامورات'' کہا جاتا ہے۔ ن مامورات بعض فرض، بعض واجب، بعض سنت اور مستحب ہیں۔ مامورات یرعمل کرنے کے سلسلے میں مومن کے سامنے یہی بات ہونی چاہیے کہان کے ادا کرنے میں میرا بھلا اور فائدہ ہے، چاہے مجھے معلوم مجھے میں آئے یا نہ آئے اور بے شار حکمتیں اور مصلحتیں ہیں، چاہے مجھے معلوم ہوں مان ہوں۔

امر کی ادائیگی کے لیے حضور اکرم علی ہے نے فرمایا ہے''جہاں تک ہو سکے' اس بات کو قر آن مجید کی دوآیتوں:

(الف) لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا (القرة ٢٨٦:٢٨)

(ب) وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّيْنِ مِنْ حَرَجٍ. (الْحُ٢٢٢)

ے ملاکر دیکھا جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ دین میں تنگی نہیں بلکہ آسائی اور کشاد نہ کشادگی ہے، ای بنیاد پر کتنے ہی فقہی مسائل نکلتے ہیں جیسے کوئی شخص کھڑے ہو کر نماز نہ پڑھ سکے تو بیٹھ کر پڑھ لے۔ وضو میں کسی عضو کو دھونا نقصان دی تو اے چھوڑ کر باتی کو دھو لے اور اس پڑسے کر بے، اپنے اہل وعیال کو نان وفقہ بقدر استطاعت ہی دے اور بُرائی کو روکنے کا کام اپنی استطاعت کے مطابق ہی کرے۔

(۳) ''زیادہ سوال کرنے'' ہے مراد ہے، دینی مسائل پوچھنے، سجھنے اور معلوم کرنے کے لیے سوال کرنا۔ مسائل پوچھنے کے لیے سوالات کرنے کی وجوہات اور مقاصد کئی ہو

سکتے ہیں جنہیں پیش نظر رکھ کرلوگ سوال کرتے ہیں۔ان میں چندایک یہ ہیں: (الف) کسی انجان اور جاہل آ دمی کادینی فرائض معلوم کرنے کے لیے سوالات کرنا جیسے

نماز، روزے، زکو ق مرام وطال اور تجارت وغیرہ کے مسائل معلوم کرنا۔ ایسے سوالات بقدر ضرورت پوچھنا فرض ہے اور ان کے بارے میں خاموش رہنا اور شرم کرنا چائز نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

فَاسْتَلُوْآ اَهُلَ الذِّكُرِ إِنْ كُنْتُمُ لَاتَعُلَمُوْنَ. (الْحُل:٣٣)

''علم والوں کے پوچھواگرتم نہیں جانے''

حضورِ اكرم علية في فرمايا:

بطَلَبُ الْعِلْمِ فَوِيُضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسُلِمٍ. (بَوَارَى شِرِيف)

''تمام مسلمانوں پرعلم کا طلب کرنا فرض ہے۔''

(ب) دوسری قتم ہے ہے، دین کی گہری فہم پیدا کرنے کے لیے سوال کرنا جیسے قضا اور فتو کی

ك ليعلم حاصل كرنا، بدفرض كفايه ب- جيس الله تعالى في فرمايا:

فَلُو لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَآئِفَةٌ لِّيَنَفَقَّهُوا فِي الدِّيُنِ. (التبه:١٢٢)

''پس کیوں نہ ہر گروہ میں سے ایک ٹولی (علم کی تلاش میں) نکلی تا کہ دین کی

اچھی طرح سمجھ پیدا کر لیتی۔''

اور حضورِ اكرم عليك نے فرمایا:

إِلَّا فَلُيْبَلِّغُ الشَّاهِلُ الْغَائِبَ. (مَنْ عليه)

''سنو! يهاں جوحاضر ہيں، وہ غير حاضر کو بتا ئيں۔''

ایسے سوالات معاشرے کے چندلوگوں کے کرنے سے باقی لوگوں پر سے فرض ساقط عاتے ہیں۔

رج بیسے بیں ہے۔ کہ کسی شخص کا علم معلوم کرنے، یا اسے پریثان کرنے اور شرمندہ کرنے تیسری قتم میہ ہے کہ کسی شخص کا علم معلوم کرنے، یا اسے پریثان کرنا مناسب اور جائز نہیں ہے البتہ دینی ودنیاوی ضرورت ہو جیسے کسی کو کسی کام سے لگانے یا کوئی فرمہ داری حوالے کرنے کے لیے سوال کرنا، اس مقصد کے لیے ایسے سوال کرنا جائز ہے۔

واری واسے رہے سے بیا ہواں رہا ہاں مسلامے سے ایسے وال رہا ہ اسی زمرہ میں طالب علموں سے امتحان لینا اور سوالات کرتا بھی شامل ہے۔

(د) چوقی قتم ہے کہ ایکی باتوں کے بارے میں سوال کرے جو اللہ تعالیٰ نے اس پر اور دوسروں برداجب نہیں کی ہیں یعنی غیر ضروری چیزوں اور مسائل کے بارے میں اپر جمنا، فدکورہ بالا حدیث میں ایسے سوالات کی طرف اثبارہ ہے جبیبا کہ ہم نے تمہید میں بتایا ہے کہ ایک شخص حج کے بارے میں خواہ مخواہ سوال کر رہا تھا۔ ضرورت سے میں بتایا ہے کہ ایک شخص حج کے بارے میں خواہ مخواہ سوال کر رہا تھا۔ ضرورت سے زیادہ سوالات کرنے کی پابندی حضور اکرم علیت کے زمانے میں تھی۔ ارشادِ ربانی

يَّا يُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ اَشْيَآءَ اِنْ تُبُدَلَكُمْ تَسُوُكُمْ. (الماكره ١٠١٥)

''اے ایمان والو! اشیاء (چیزوں) کے بارے میں زیادہ سوال نہ کرواگر بات واضح ہوگئ تو تم ہی تکلیف میں مبتلا ہو جاؤگئے۔''

یعنی جن باتوں پر اپنی سہولت کے مطابق عمل کررہے ہو، کیے جاؤ اور عبل کرنے میں جو آزادی ہے، اس پر قدغن نہ لگاؤ اور خواہ مخواہ سوالات کر کے اپنے اوپر اس طرح کی پابندیاں عائد نہ کروجس طرح بنی اسرائیل نے اپنے اوپر عائد کر لیس جب انہیں ایک گائے ذرح کر دیتے لیکن انہوں نے سوال ذرح کر دیتے لیکن انہوں نے سوال درسوال کیے اور جو سہولتیں تھیں، وہ ختم کراتے گئے درسوال کیے اور اپنے اوپر پابندیاں لگواتے گئے اور جو سہولتیں تھیں، وہ ختم کراتے گئے تا آئکہ قیمت اور حصول میں ایک گراں ترین گائے پر معاملہ جاکر رکا اور بہت مبنگی خریدنی پڑی۔

بہت سے لوگوں میں سوالات کرنے کی عادت ہوتی ہے اور ان کا پیندیدہ مشغلہ ہوتا ہے سوسوال درسوال کیے جاتے ہیں اور غیر ضروری اور غیر ملی سوالات کرتے ہیں اس قتم کا طر زِعمل وہ لوگ اختیار کرتے ہیں جوعمل نہیں کرنا چاہتے اور یہ چاہتے ہیں کہ حیلے بہانے سے چھوٹ مل جائے۔ بعض علاء نے فقہ افتر اضی کو بھی اسی میں شار کیا ہے۔ آج کل ہمارے معاشرے میں بھی اس قتم کے سوالات کی بھر مار ہے جیسے موٹی علیہ السلام کی والدہ کا نام كيا تها؟ آدم عليه السلام كافتد كتنا تها؟ آدم عليه السلام في جس ورخت عي كل كهايا تها، وہ کون ساتھا؟ اصحابِ کہف کے کتے کا رنگ کیا تھا؟ حالانکہ بیروہ باتیں ہیں جن کے بارے میں قیامت کے دن ہرگز کوئی سوال نہیں ہوگا، وہاں تو عمل یو جھے جائیں گے اور حقوق وفرائض كاسوال موكا حضورا كرم علي في في ايك حديث مين ارشاد فرمايا بي الله تعالى في تمہارے لیے قبل وقال، کثرت سوال اور اضاعة مال کونا پیند فرمایا ہے۔'' ( مشکوۃ ) (4) حدیث میں ایک فقرہ ہے "نبیوں کے خلاف چلنے کے طرز عمل نے انہیں ہلاک کیا" انبیاء کرام الله تعالی کی رہنمائی کی بناء پر کامل مدایت، حق اور صداقت پر ہوتے ہیں لہذا ان کی ہر بات حق ہوتی ہے اس لیے مسلمان کو قدم قدم یر زندگ کے تمام معاملات میں ویکھنا جا ہے کہ میں کہیں اینے نبی علیقہ کے خلاف تو کوئی کا منہیں کر ر ہا ہوں اور مجھ ہے کوئی نافر مانی تو سرز دنہیں ہور ہی کیونکہ نبی کے خلاف ہونے میں

انسان کا نقصان ہی نقصان ہے، دنیا وآخرت کا نقصان ہے۔ خلاف پیمبر کے رہ گزید کہ ہر گز بہ منزل نخواہد رسید جس شخص نے پیغمبر کی راہ چھوڑ کر دوسری راہ اختیار کی تو وہ منزلِ مقصود پر ہر گزنہیں

منجح گا۔

آج مسلم اُمت میں اسے اختا فات، فرقے، تفرقے، مصنوعی مسلک اور طریقے ہونے کی ایک وجہ مسلمانوں کا دین کی بنیادی، عملی اور ضروری اور اہم با تیں چھوڑ کر فروئ ، اختلافی ، غیرعملی اور غیراہم باتوں میں پڑ جانا ہے۔ آج کل دین بحث ومباحث اور مناظرے یا مجاد لے ایک باتوں اور مسائل پر ہوتے ہیں جن کاعملی زندگی سے تعلق کم اور نظری اور بحث برائے بحث والی باتوں سے زیادہ ہوتا ہے اس لیے اُمت اچھے اعمال سے دُور ہوگئ ہے اور اُدور لے جا رہے ہیں۔ اُد تعالیٰ ایسے طر زِعمل سے توں کو در کے جا رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ایسے طر زِعمل سے محفوظ رکھے جو اس حدیث میں ارشاد کی ہوئی باتوں کے خلاف ہو۔ (آمین)

## یاک وحلال رزق اور دعا کی قبولیت

عَنُ أَبِيُ هُمَويُوهَ وَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ وَسُولُ اللهِ عَلِيلَهُ : إِنَّ اللهَ تَعَالَى طَيَّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلَّا طَيِّبًا، وَإِنَّ اللهَ أَمَرَ الْمُؤُمِنِينَ بِمَا أَمَرَبِهِ الْمُرْسَلِيُنَ فَقَالَ تَعَالَى: يَآيُهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ ٱلْطِّيّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا وَقَالَ تَعَالَى: يَا يُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنُ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقُنَاكُمُ" ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُل يُطِيلُ السَّفَرَ أَشُعَتُ اَغَبَرَ يَمُدُّيَلَيْهِ إلى السَّمَآءِ: يَارَب، يَا رَبّ، وَمَطُعُمُهُ حَرَاهٌ وَمَشْرَبُهُ حَرَاهٌ وَمَشْرَبُهُ حَرَاهٌ وَمَلْبَسَهُ حَوَاهُ وَغُذِي بِالْحَوَامِ، فَأَنِّي يُسْتَجَابُ لَلْهُ (رواهملم) ''حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا'' انسانو! اللہ طیب (یاک) ہے اور وہ صرف یاک مال ہی قبول کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ نے مومنوں کو بھی اس بات کا تھم دیا ہے جس کا اس نے رسولوں کو دیا ہے۔ رسولوں کے لیے اس کا ارشاد ہے (اے رسولو! پاک اور حلال رزق کھاؤ اور نیک عمل کرو) اور مومنوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا (اے ایمان والو! ہمارے دئے ہوئے رزق میں سے حلال اور پاک چیزیں کھائیں) اس کے بعد آپ علیقہ نے ایک ایسے مخص کا بیان فر مایا جوطویل سفر کر کے ایک مقدس مقام پر پنچا ہے، وہ گرد میں اُٹا ہوا ہے، اس کے بال پراگندہ ہیں اور وہ آسان کی طرف ہاتھ پھیلا کر دعا مانگتا ہے، اے میرے رب! اے میرے رب! جب کہ اس کی حالت ہیہ ہے کہ اس کی غذا حرام کی ہے، اس کا بینا حرام کا ہے، اس

کا لباس حرام کاہے اور وہ حرام سے پُلا ہے پس اس شخص کی دعا کیے قبول ہوگی؟''

### تشريح

''طیب'اللہ کی صفات میں سے ایک صفت ہے جس کے معنی ہیں عیوب و نقائص سے پاک ہونا اس صفت کا ہم معنی دوسرا لفظ قدوس (پاک) ہے۔ کلمہ شریف (لا الدالا اللہ محمد رسول اللہ) کو کلمہ طیبہ اس لیے کہا جاتا ہے کہ اس کے پڑھنے اور شعور کے ساتھ دل میں بٹھانے سے آدمی کفروشرک کی گندگیوں سے پاک وصاف ہوجاتا ہے۔

اس حدیث میں آپ علی نے قرآن مجیدی جن دوآ یوں کی طرف اشارہ کیا ہے،
یہ بقرہ کی آیت ۱۲ اور المومنون کی آیت ۵۱ ہیں لہذا اس حدیث کا مطالعہ کرتے وقت یہ دو
آیتیں سامنے رہنی چاہئیں۔ طیبات (پاکیزہ رزق) سے مراد الی چیزیں ہیں جو بذات خود
بھی پاکیزہ ہوں اور حلال و جائز طریقے سے حاصل کی گئی ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسولوں
اور مومنوں کو پاک رزق کھانے کا حکم دے کر بیر ہنمائی کی ہے کہ موئن مال اور رزق کمانے
اور مومنوں کو پاک رزق کھانے کا حکم دے کر بیر ہنمائی کی ہے کہ موئن مال اور رزق کمانے
سے پہلے سوچتا ہے کہ جو کاروبار تجارت میں کر رہا ہوں، یہ اللہ اور اس کے رسول کے حکم کے
مطابق ہے یا نہیں؟ یہ جائز ہے یا ناجائز؟ بیر دام ہے یا حلال؟ یہی وہ بنیا دی نقطہ نگاہ ہے جو
ایک مسلم اور غیر سلم کے در میان فرق کرتا ہے، غیر مسلم بس دیکھتا ہے کہ دولت آئے پھر
جائے ہی طریقے سے آئے اور کہیں سے آئے اور جیسے آئے بس آئے سہی' لیکن اگر کوئی
مسلمان بھی مال کمانے میں یہی طریق اضیار کرتا ہے تو اسے سوچنا چاہے کہ آخر میں
مسلمان ہو کر اللہ کا بندہ بن کر اور حجم حقیقی کا اُمتی بن کر کیا کر رہا ہوں اور کہیں یہ رویہ
کافروں اور اللہ کے باغیوں جیسا تو نہیں ہے۔

الله تبارک وتعالی نے طیبات (پاکیزہ رزق) کھانے کی ہدایت کر کے رہبانیت اور دنیا پری کے درمیان اسلام کی راہ اعتدال کی رہنمائی کی ہے۔مسلمان نہ تو راہب (تارک دنیا) کی طرح اپنے آپ کو پاکیزہ رزق اور الله کی نعمتوں سے محروم کرتا ہے اور نہ ہی دنیا پرست اور نفس کے غلام کی طرح حلال وحرام کی تمیز کیے بغیر ہرچیز میں منہ مارتا رہتا ہے۔ ممل صالح سے پہلے طیبات کھانے کی ہدایت سے اس بات پر واضح اشارہ ہے کہ

حرام خوری کے ساتھ عمل صالح کے وہ اثرات اور برکات نہیں ہوتے جواس سے مطلوب بیں کیونکہ نیکی کی قبولیت کے لیے اوّلین شرط یہ ہے کہ آ دمی حلال روزی کھائے، پیئے اور حلال کیڑا پہنے۔

حضورِ اکرم علی کے اس فرمان''وہ صرف پاک مال ہی قبول کرتا ہے'' سے یہ سکلہ نکلتا ہے کہ حرام مال سے خیرات وصدقات کرنا جائز نہیں ہے ایسی خیرات مقبول تو کیا ہوگی بلکہ اُلٹی اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا سبب اور گناہ کا باعث بنے گی۔

لہذاکی شخص کے پاس ناجائز اور حرام کا مال ہوتو تواب کی نیت سے خیرات ہرگز نہ کر لئی سیحتے ہوئے غیر سلموں یا مصیبت کے مارے ہوئے اور اضطراری کر لئین اسے گندگی سیحتے ہوئے غیر سلموں یا مصیبت کے مارے ہوئے اور اضطراری (مجبوری کی) حالت میں مبتلا مسلمانوں کو دے دے اس طرح ردی چیز اور شک وشبہ والی چیز بھی خیرات میں دینا مناسب نہیں ہے بلکہ مکروہ ہے۔ ایسا ہی حکم دوسرے اعمال وحسنات کا ہے یعنی نیکی بھی خالص اللہ کی رضا اور خوشنودی کے لیے کی جائے اور اس میں ریا، خود نمائی، شہرت یاکی دنیاوی غرض کا شائبہ نہ ہونا چا ہے۔

قبولیت دعا کی اہم شرط یہ ہے کہ دعا مانگنے والا حلال کھائے چئے اور حلال کا کیڑا پہنے۔ حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ حضورِ اکرم علی ہے گئی ہے ۔ النہ اس کُلُوا مِسمَّا فِی الاَرُضِ حَلاً لا طَیبًا) (بقرہ ۱۲۸:۲) تلاوت کی گئی تو سعد بن الجی وقاص نے کھڑے کہ وہ مجھے وقاص نے کھڑے ہو کرعرض کیا ''یارسول اللہ! علی ہے اللہ تعالی سے دعا سیجے کہ وہ مجھے مستجاب الدعوۃ (دعا کے مقبول ہونے والا) بنا دے' اس پر آپ علی ہے فرمایا'' اپنا کھانا پاکیزہ بناؤ، متجاب الدعوۃ ہو جاؤ گے۔ اس ذات کی شم جس کے قبضہ قدرت میں مجمع علی ہے کہ وہ عبادت قبول نہیں ہوتی اور جس بندے کا گوشت حرام غذا اور سود سے بنا ہے، وہ آگ کے عبادت قبول نہیں ہوتی اور جس بندے کا گوشت حرام غذا اور سود سے بنا ہے، وہ آگ کے دیا دہ وہ آپی کہنا ہوا ہے تو اس کی دعا قبول نہیں ہوگی اس حالت کو آپ علی اللہ کے ایک مثال دے کر سمجھایا کہ ایک شخص اس کی دعا قبول نہیں ہوگی اس حالت کو آپ علی ہے جم ، جہاد اور تبلیخ وغیرہ۔ ایسے مواقع پر عام طور پر قبولیت دعا زیادہ ہوتی ہے تھڑاں شخص کی حالت و کیفیت بھی عجز وانکساری کے طور پر قبولیت دعا زیادہ ہوتی ہے تھڑاں شخص کی حالت و کیفیت بھی عجز وانکساری

کی ہے یعنی دُور سے چل کر آ رہا ہے، بال پراگندہ ہیں اور جسم مٹی میں اُٹا ہوا ہے پھر ایس حالت میں اپنے دونوں ہاتھ پھیلا کر اور گڑگڑا کر دعا کرتا ہے لیکن پیٹ میں حرام کا لقمہ ہونے اور جسم برحرام کا کپڑا ہونے کی وجہ سے وہ دعا قبول نہیں ہوتی۔

آج ہماری دعا کیں ہے اثر کیوں ہیں؟ عبادات ہیں وہ اثر ات کیوں ہیں اور ہماری دعوت وہلیخ ہیں وہ پنر کیا اور اشاعت کیوں نہیں ہے جو ہزرگوں اور صلحاء کی دعاؤں، عبادتوں، دعوت وہلیخ اور گفتگو ہیں تھی اس بات کو ہر شخص تھوڑ ہے سے غور وفکر اور تامل سے سمجھ سکتا ہے کہ اس وقت ہمار ہم معاشر ہے ہیں ناجائز آ مد نیوں، حرام کی کما ئیوں، رشوتوں، صود، جوا (جیسے لاٹریاں، رفیل کمک، انثورنس، پرائز بانڈ، لائف انثورنس) نیکس چور یوں، غین وحرام کے کاروباروں، ناجائز تجارتوں اور دھوے کی آ مد نیوں کی بھر مار ہے۔ سود پورے معاشر ہے ہیں سرطان کی طرح گھر کر گیا ہے اور زگ وریشے ہیں بیوستہ ہوگیا ہے اس کی ایک اور فرا تجربہ تیجے کہ کسان سے کہاں کا بی ایک اور دوا ئیاں سود پر اگر فصل ہوئی، جینگ فیکٹری کے ما لک نے سود کی رقم سے فیکٹری لگائی اور سود کی رقم سے فیکٹری چلائی، دھا کہ بنانے والی فیکٹری نے سود کی رقم سے فیکٹری چالوگی، کپڑا بیار کیا۔ سے ویکٹری چالوگی، کپڑا بیار کیا۔ ہول سے فیکٹری چالوگی، کپڑا بیار کیا۔ ہول سیلر نے کاروبار کے لیے سود لیا اور ریٹیل پر بیچنے والے نے بھی عام طور پرکاروبار کرنے میں بین کی رقم سے کاروبار کیا پھر ہی کپڑا ہمارے جسم پر آیا اور زیب تن بنا جے بہن کر ہم عبادتیں اور دعا کیں کر جسم میں بینک کی رقم سے کاروبار کیا پھر ہی کپڑا ہمارے جسم پر آیا اور زیب تن بنا جے بہن کر ہم عبادتیں اور دعا کیں کر جسم میں بینک کی رقم سے کاروبار کیا چس بین کر ہم عبادتیں اور دعا کیں کر جس

اس تفصیل سے بینہ بیجھے کہ یہ کیڑا قطعی حرام کا ہے، نہیں ایسانہیں ہے اس میں ہاتھوں کی تبدیلی، عموم البلوی، اضطراری حالت اور ملکیت و کیفیات کی تبدیلی نے اس کی شدت کو کم کر دیا ہے اس کی قطعی حرمت ختم ہوگئ ہے اور جواز کی گنجائش پیدا ہوگئ ہے کیکن شبہ کی کیفیت تو ضرور موجود ہے اور روحانی اثر ات واقع ہونے کی ممانعت تو موجود ہے اور اعلیٰ تقویٰ کے بہر حال خلاف ہے۔ ان حالات کا تصور کر کے ایک مومن کا دل ضرور کڑھتا ہے اور کڑھتا ہے اور کڑھتا ہے کہ اس ہمہ گیرسودی نظام سے کیسے چھٹکارا حاصل اور کڑھتا نے بیان اکثر لوگوں کے دلوں سے بیا حساس ہی جاتا رہا ہے جود نی لحاظ سے پریشان

کن حالت ہےاور دینی زندگی ہے دُوری کی علامت ہے۔

حدیث سے بیبھی معلوم ہوتا ہے کہ اگر مسلمان کھانا کھاتے وقت اس حقیقت کو سامنے رکھے اور بیزنیت رکھے کہ اللہ تعالیٰ نے پاک رزق کھانے کا جو حکم دیا ہے، میں اس کی تعمیل کر رہا ہوں تا کہ نیک عمل کروں،نفس کا حق ادا کروں اور اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کروں تو یہ شخص اجرو تو اب کاحق دار ہوگا۔

الله تعالیٰ ہمیں اس حدیث پر عمل پیرا ہونے کی توفیق عطا کرے۔ (آمین)

#### حدیث نمبر 11

# بے بینی سے بچنا

عَنُ أَبِى مُحَمَّدٍ وَ الْحَسَنِ بُنِ عَلِيّ بُنِ أَبِى طَالِبٍ سِبُطِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكَ وَرَيُحَانَتِه رَضِى اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: حَفِظُتُ مِنُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكَ "دُعُ مَا يريُبُكَ إلى مَالاً يَرِيبُكَ" رواه الترمذي والنسائي وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

#### تشريح:

یہ حدیث شریف انسان کی زندگی میں پیش آنے والے معاملات (چاہے دینی ہوں یا دنیاوی) کونمٹانے اور طے کرنے میں بہترین رہنمائی کرتی ہاس کو حدیث نمبر ۲سے ملا کر پڑھا جائے اور مطالعہ کیا جائے تو مفہوم اچھی طرح واضح ہو جاتا ہے، ہم نے وہاں تفصیل سے بیان کیا ہے۔

ایک دوسری حدیث میں آپ علیہ نے فر مایا:

لاَ يَبْلَغُ الْعَبُدُ اَنِ يَكُونَ مِنَ الْمُتَّقِيْنَ حَتَّى يَتُرُكَ مَالاَ بِهِ بَاُسْ مَخَافَة مَابِهِ بَاُس. (ترزي)

'' بندہ متفین کے درجے کواس وقت تک نہیں پہنچ سکتا یہاں تک کہ ان باتوں کو بھی چھوڑ دے جن میں کوئی حرج (نقصان) نہیں ہے، ان باتوں میں مبتلا

ہونے کے ڈریے جن میں حرج ہے۔''

اطمينان حاصل نهو\_

لینی ایسی باتوں اور کاموں ہے بھی کنارہ کئی کی جائے جو ناجائز اور منع تو نہیں ہیں لیکن پیرڈر ہے کہ ان کے کرنے سے انسان ایسے کاموں میں مبتلا ہوسکتا ہے جوممنوعہ اور ناجائز ہیں، زندگی کے تمام معاملات میں اس جدیث پر عمل کرنے سے مسلمان متقین کے درجے میں شامل ہوجاتا ہے۔ درجے میں شامل ہوجاتا ہے۔

اس حدیث میں بیاصولی بات بیان ہوئی ہے کہ جس کام کے جائز وناجائز ہونے کے دونوں پہلو برابر ہوں اور دل میں ان پڑ مل کرنے کے لیے شک پیدا ہور ہا ہوتو پھر اس صورتِ حال سے نکلنے کی آسان راہ یہی ہے کہ ان میں سے وہ پہلوا ختیار کرے جس میں شک کم ہے۔ فقیہ کہتے ہیں کہ کی شخص کو نماز ادا کرتے ہوئے بھول ہو جاتی ہواور رکعتوں کی گنتی یا سجدوں کی تعداد وغیرہ میں شک ہوتا ہواور دونوں پہلو برابر ہوں تو ایسے نمازی کو چاہیے کہ کم تعداد پڑ مل کرے تا کہ شک کی کیفیت سے نکل کریفین کی طرف آئے اور دل کو

ای طرح بیرحدیث دنیاوی معاملات وامور میں بھی رہنمائی کرتی ہے لہذا کاروباراور معاملات میں اس پڑمل کیا جائے تو کاروباری معاملات صحیح زُخ اختیار کر لیتے ہیں اور بہتر نتائج نکلتے ہیں جیسے کاروبار کے دو پہلو ہیں۔ ایک پہلو میں نفع حاصل ہونے اور اس کے کامیاب ہونے میں شک ہے اس طرح دوسرے پہلو میں بھی یہی حالت ہے تو اس صورت میں وہ پہلواختیار کیا جائے جس میں شک کم ہواور اطمینان کا پہلو غالب ہوتا کہ دل کوتسلی ملے اور انسان بے اطمینانی ہفکرات اور بے آرامی سے نیج جائے۔

بہرحال ہمیں اپنی زندگی کے تمام معاملات جاہے انفرادی ہوں یا اجتماعی، چھوٹے ہوں یا چاہے بڑے، اس حدیث کے مطابق طے کرنے چاہئیں۔

### فضول باتوں اور کاموں سے اجتناب

عَنُ أَبِى هُوَيُوَةً قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَنُ حُسُنِ إِسُلامِ الْمَوْءِ تَوُكُهُ مَالاَ يَغْنِيُهِ. (صدية صرواه الرّذي)

"حضرت ابوہریہ" ہے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا "
"انسان کے اسلام کی خوبی اس کا لا یعنی (لغو) باتوں سے بچنا ہے۔" (اس صدیث کوتر مذی اور دوسرول نے روایت کیا ہے)

### تشریخ:

یہ حدیث جوامع الکام میں سے ہاں میں نبی اکرم عظیمہ نے مومن کی ایک اہم صفت بیان فرمائی ہے جے اختیار کرنے سے اس کا اسلام اور ایمان کامل اور عمدہ بن جاتا ہے۔ یہ صفت ہونا اس صفت کو قرآن ہے۔ یہ صفت ہونا اس صفت کو قرآن مجید میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

وَ الَّذِيْنَ هُمُ عَنِ الْلَغُوِ مُعُرِضُونَ. (المومنون٣:٢٣) ''اور جولوگ لغو باتوں ہے دُورر ہتے ہیں۔''

لغو ہراس بات اور کام کو کہتے ہیں جو فضول، بے کار اور لا حاصل ہو جن باتوں اور کاموں کا دنیا اور آخرت میں کوئی فائدہ نہ ہو، جن سے کوئی مفید نتیجہ نہ نظی، جن کی کوئی حقیقی ضرورت نہ ہواور جن سے کوئی اچھا مقصد حاصل نہ ہو۔ مومن وہ شخص ہے جسے ہروقت اپنی ذمہ داریوں کا احساس رہتا ہے وہ سمجھتا ہے کہ دنیا دراصل ایک امتحان گاہ ہے اور جس چیز کو زندگانی، عمراور وقت کے مختلف ناموں سے یاد کیا جاتا ہے۔ وہ در حقیقت ایک ججی تلی مدت

ہے جوا ہے امتحان کے لیے دی گئی ہے، یہ احساس اس کو بالکل اس طالب علم کی طرح سنجیدہ ورمشغول بنا دیتا ہے جو امتحان کے کمرے میں بیٹھا اپنا پر چہ طل کر رہا ہو جس طرح اس اللب علم کو یہ احساس ہوتا ہے کہ امتحان کے یہ چند گھنٹے اس کی آئندہ زندگی کے لیے فیصلہ کن ہیں اور اس احساس کی وجہ سے وہ ان گھنٹوں کا ایک ایک لمحہ اپنے پر چے کوضیح طریقے ہے حل کرنے کی کوشش میں صرف کر ڈالنا چاہتا ہے اور اس کا کوئی سینڈ فضول ضائع کرنے کے لئے آمادہ نہیں ہوتا، ٹھیک اس طرح مومن بھی دنیا کی زندگی کو انہی کا موں میں صرف کرتا ہے جو انجام کارکے لحاظ سے مفید ہوں حتی کہ لغواور ہے کار باتوں اور کا موں سے نج کارتا ہے جو انجام کارکے لحاظ سے مفید ہوں حتی کہ لغواور ہے کار باتوں اور کا موں

دل ز پر گفتن بمیرد اندر بدن گرچه گفتارش بود در عدن

یعنی زیادہ باتیں کرنے سے دل اندر سے مرجاتا ہے اگر چہوہ باتیں عدن کے موتوں کی طرح قیمتی کیوں نہ ہوں۔

وہ تفریحات اور کھیاوں میں بھی ان چیزوں کا انتخاب کرتا ہے جو محض تضیع وقت نہ ہوں بلکہ کی بہتر مقصد کے لیے اسے تیار کرنے والی ہوں۔اس کے نزدیک وقت کا منے کی چیز نہیں ہوتی بلکہ استعال کرنے کی چیز ہوتی ہے۔آخرایک مومن جو پیلیتین رکھتا ہو:

مَا يَكُفِظُ مِنُ قَوُلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ. (ن١٨:٥٠)

''وہ کوئی بات نہیں بولتا ہے جس کے لیے اس کے پاس ایک حاضر باش مگران موجود نہو''

اوریہ آیت اس کے سامنے موجود ہوتو وہ کس طرح لغواور لا یعنی باتوں میں اپنا وقت گنوائے گا اور عمل کا موقع ضائع کرے گا۔

فَ مَنُ يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ وَمَنُ يَّعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ. (الزلزال ٥٧:٩٥)

''جو شخص ذرہ برابر بھی نیکی کرے گا، وہ اسے پائے گا اور جو ذرہ برابر بُرائی کرے گا، وہ اس کو یائے گا۔''

الیا تخص ا پنا وقت کیسے بے ہودہ بابوں، گندے مذاق، تصمحوں اور فقرہ بازیوں میں گنوائے گا' پھر بے کار کھیل کود میں مشغول ہو کریا ہے کار بیٹھ کراپی فیتی گھڑیاں ضائع کرے گا'اس شخص کے لیے ایس سوسائٹی ایک عذاب ہوتی ہے جس میں کسی وقت بھی اس کے کان گالیوں، غیبتوں، تہمتوں، بہتانوں، جھوٹی باتوں، فخش گانوں اور بے ہودہ گفتگو سے

مومن سلامت طبع، یا کیزه مزاج اورخوش ذوق انسان ہوتا ہے، بے ہودہ باتوں اور لغو کاموں ہے اس کی طبیعت میل نہیں رکھتی، وہ مفید با تیں تو کرسکتا ہے گر بے فائدہ باتوں

کے قریب نہیں جاتا، وہ خوش طبعی یا کیزہ مزاح اور سجیدہ نداق تو کرسکتا ہے کین بے ہودہ مذاق مصموں اور ہے ہودہ باتوں سے کوسوں دُور بھا گتا ہے۔

امام مالک ؒ نے روایت کی کہ لقمان حکیم سے بوچھا گیا کہ آپ اس مرتبے اور مقام پر كن اوصاف كى وجه سے ينجے ميں؟ تو انہوں نے جواب دیا '' سے بولنے، امانتي حق داروں تک پہنچانے اور لغو باتوں اور کاموں سے کنارہ کثی کرنے کی وجہ سے پہنچا ہوں۔''

حَفرت حسنٌ نے کہا ''کسی بندے سے اللہ تعالیٰ کی توجہ بٹنے کی نشانی ہیہ ہے کہ وہ لغو

باتوں اور کاموں میں مشغول ہو جاتا ہے۔''

حضرت ابوذر کہتے ہیں کہ میں نے ایک دفعہ نبی اکرم علیہ سے عرض کیا کہ مجھے وصيت فرما كين اس برآب عليه في فرمايا "مين تحقيد الله كاخوف اختيار كرني كي وصيت كرتا مول كيونكه تمهار عمام معاملات كى بنياد بـ، ميس في عرض كياكن مجصم يدارشاد

فرمائيں''آپ ﷺ نے فرمایا''اپنے لیے قرآن کریم کی تلاوت کرنالازم کرلواوراللہ تعالیٰ کوکٹرت سے یاد کرو، وہ مجھے آسان پر یاد کرے گا'' پھر میں نے مزید فرمانے کی گزارش کی

تو آپ عظیم نے فرمایا ''اپے اوپر جہاد کرنا لازم کرلو کیونکہ بیمومنوں کے لیے رہانیت (ترك دينا) ہے۔ "ميں نے كہا كه "اور كچھ فرمائيں" اس برآ ب عليہ في فرمايا" فاموثى

اختیار کرو جو تجھ سے شیطان کو دُور کرے گی اور تمہارے دینی معاملات میں تمہاری مددگار ہوگ۔'' میں نے اور فرمانے کی التجا کی۔ آپ علیہ نے فرمایا'' حق بات کہو پھر جا ہے کسی کو كروى لك؛ ميس نے مزيد نفيحت كرنے كى گزارش كى۔ آپ عَلِي نَظِي نَا الله تعالى

ک احکام کے بارے میں کی ملامت کرنے والے کی ملامت کی پرواہ نہ کر' میں نے عرض کیا کہ مزیدارشاد ہو۔ آپ علی ہے نے فر مایا'' اپنے رشتہ داروں کے ساتھ صلدرمی کرواگر چہ وہ قطع رحمی کا رویہ اختیار کریں' میں نے اور مزید فر مانے کی گزارش کی ۔ آپ علی ہے نے فر مایا '' آ دمی کے بُر ہے ہونے کے لیے یہ کافی ہے کہ وہ اپنے نفس کو بھلا دے اور لغو باتوں اور کاموں میں لگ جائے۔ اے ابوذر 'اعقل تدبیر جیسی نہیں ہے، کسی کام سے دُور رہنے جیسی تقویٰ نہیں ہے اور کوئی خوبی اور بھلائی حسن اخلاق جیسی نہیں ہے۔''

لغو کاموں اور باتوں سے بیخے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ ہر مخف بات کرنے سے پہلے یہ سوچے کہ جو بات میں کہدر ہا ہوں، وہ غلط تو نہیں ہے، گناہ کی بات تو نہیں ہے، کی کو تکلیف دینے والی تو نہیں ہے اور بے کار تو نہیں ہے۔ اور یہ کہاوت ہر وقت اپنے سامنے رکھے کہ '' پہلے تول پھر بول''

ای طرح کوئی کام کرنے ہے پہلے سوچنا چاہیے کہ اس میں دین ودنیا کا کون سا فائدہ ہے؟ کسی کی حق تلفی تو نہیں ہو رہی؟ ان باتوں کو سامنے رکھا جائے تو انسان بہت ہی الغو باتوں ہے محفوظ رہے گا۔

### ببندكا بيانه

عَنُ أَبِسِي حَمُزَةَ آنَسِ بُنِ مَسَالِكَ حَدْدِمِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكَ عَنِ النَّهِ عَلَيْكَ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ قَالَ لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمُ حَتَى يُحِبَّ لِآخِيُهِ مَايُحِبُ لِنَفُسِهِ. (رواه الناري وملم)

" حفرت انس (خادم رسول الله عليه ) نے روایت کی کرسول الله عليه نے فرمایا" مل کے رسول الله علیه نے فرمایا" میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوساتا جب تک اپنے بھائی کے لیے وہی کچھ پندنہ کرے جواپنے لیے پند کرنا ہے۔"

### تشريخ:

قرآن مجید وحدیث شریف میں مومنوں کی جواعلی صفات بیان کی گئی ہیں، ان میر سے ایک صفت ان میں باہمی محبت واُلفت کا ہونا ہے۔ ایک حدیث میں آپ علیقہ کا ارشا گرامی ہے ''مومن سرایا محبت واُلفت ہے اس شخص میں کوئی بھلائی نہیں ہے جو نہ کسی ہے اُلفت رکھتا ہواور نہ ہی اس سے کوئی مانوس ہو۔'' (احمہ) قرآن مجید میں مومنوں کی شان الر طرح بیان ہوئی ہے''جومومنوں پرنرم اور کا فرول پر شخت ہوتے ہیں۔'' (المائدہ ۵۳۵۵) سورۃ الفتح میں ہے''وہ کفار پر شخت اور آپس میں رحمت وشفقت کرنے والے ہیں۔' سورۃ الفتح میں ہے''وہ کفار پر شخت اور آپس میں رحمت وشفقت کرنے والے ہیں۔' کرے اور ہی ہمامکہ معاشرے کا ایک فرد اور جزشاہ کرے اور اس کی اپنی ذات کی بھلائی ہے اور اس کا ایک فرد اور اس کی اپنی ذات کی بھلائی ہے اور اس کی فرصان اس کا اپنا نقصان ہے۔ اگر یہ احساس وشعور اس کے مزاج میں پختہ اور راسخ ہو جائے تو پھر معاشرے کے ہر فرد کو وہ اپنا بھائی اور ساتھی ''جھے گا، جو بھلائی اینے لیے پہنا جائے تو پھر معاشرے کے ہر فرد کو وہ اپنا بھائی اور ساتھی ''جھے گا، جو بھلائی اینے لیے پہنا

کرے گا، وہی دوسرے کے لیے بھی چاہے گا اور جو چیز اور جو بات اپنے لیے ناپسند کرے گا، وہ دوسرے کے لیے بھی ناپسند کرے گا اور خو خرضی وحسد سے پاک ہوگا۔

مومنوں کے لیے زم ہونے کا مطلب یہ ہے کہ کوئی مومن ایمان والوں کے مقابلے میں اپنی طاقت ہرگز استعال نہ کرے۔ اس کی ذہانت، اس کی چالا کی، اس کی قابلیت اس کا اثر و رسوخ، اس کا مال اور اس کی جسمانی طاقت غرض کہ کوئی بھی چیز مسلمانوں کو دبانے، ستانے اور نقصان پہنچانے کے لیے نہ ہو۔ دوسرے مسلمان اسے اپنے لیے ہمیشہ ایک زم مزاج، رحم دل، ہمدرد اور حلیم انبان سمجھیں۔ یہی بات اس حدیث میں ارشاد ہوئی ہے منام طور پر آیک جسم کی طرح ہیں جب اس کے ایک عضو میں تکلیف ہوتو تمام بدن بخاراور بے داری میں مبتل ہو کراس کا ساتھ دیتا ہے۔ ' (بخاری وسلم)

محبت کرنے سے مراد ہے خیرو بھلائی چا ہنا اور خیرخوابی کرنا جیسا کہ عوامی کہاوت ہے ''میرا بھلا جگ جہاں کا بھلا'' یہ بات نہ صرف زبان سے کہی جائے بلکہ دل میں بھی پی تصور اور خیال پیدا کیا جائے۔

البتہ بیمحبت اختیاری اور دینی ہے کیونکہ طبعی اور فطری محببت جواولا و، بیوں اور والدین . سے ہوتی ہے، وہ ہرایک سے کرنا انسان کے بس میں نہیں ہے۔

ایک اور حدیث میں ہے'' دین خیرخوابی کا نام ہے'' صحابہ کرامؓ نے رسول اللہ علیہ کے استعمالیہ کے اللہ علیہ کے استح سے اس کے بارے میں دریافت کیا تو آپ علیہ نے فر مایا'' مسلمانوں کے رہنماؤں اور ان کے عوام کے ساتھ خیرخوابی کرنا۔'' (مسلم)

یہ ہے اسلامی اخلاق وکردار کا اعلیٰ معیار جو اسلام اپنے مانے والوں میں پیدا کرتا ہے۔ اس معیار کے اعلیٰ اور کامل نمو نے اسلام کے دورِاوّل یعنیٰ صحابہ کرامؓ اور تابعین میں کثرت سے پائے جاتے ہیں اور انفرادی طور پر بینمو نے آج تک جاری ہیں جوصالحین، صوفیوں، درویشوں اور نیک لوگوں میں ملتے ہیں۔ تا ہم ضرورت اس بات کی ہے کہ اسے ہرایک اُمتی اپنے اندر پیدا کرے تا کہ معاشرے میں امن وسلامتی، خیرخوابی، ہمدردی، نم خواری، دلجوئی پیدا ہواورنفر تمیں، کدور تمیں، کینہ وحسد اور بدخوابی دُورہو۔

اس حدیث کو اچھی طرح سجھنے کے لیے اس پر ایک اور زاویے سے بھی غور کرنا

ضروری ہے۔ حدیث کا ترجمہ ہے "تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا"
اس میں مومن نہ ہونے کا مطلب کیا ہے؟ ای حدیث کو ابن حبان نے بھی روایت کیا ہے
جس میں "لا یُوْمِنُ اَحَدُکُمُ" کے بجائے "یہ کے اُلَعَبُدُ حَقِیْقَةَ الْاِیْمَانِ" کے الفاظ
بیں جس سے واضح ہوتا ہے کہ اس حدیث اور اس جیسی دوسری حدیثوں کا مطلب ایمان کی
بیل جس سے واضح ہوتا ہے کہ اس حدیث اور اس جیسی دوسری حدیثوں کا مطلب ایمان کی
بالکل غیر موجودگی (قطعی نفی ) نہیں ہے بلکہ مطلب یہ ہے کہ ایمان مکمل نہیں ہوتا۔ ہم اپنی
گفتگو میں بھی کسی بُرے آ دمی کے لیے کہ بین اس میں تو انسان نہیں ہے، بیانسان
نہیں ہے، جانور ہے تو مطلب یہ ہوتا ہے کہ یہ اچھا انسان نہیں ہے اسی طرح کی کتی
حدیثوں میں ایمان کے نقص اور خامی کے لیے "لَایُـوُمِنُ" کے الفاظ استعال کیے جاتے
جدیثوں میں ایمان کرنے کا مقصد مومنوں میں یہ صفات پیدا کرنے کی ترغیب دلانا اور تربیت
بیں۔ ان احادیث کا مقصد مومنوں میں یہ صفات پیدا کرنے کی ترغیب دلانا اور تربیت

# مسلمانوں کی جان کی حرمت

عَنُ أَبِى مَسْعُودٍ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ : كَالَ مَسْعُودٍ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَالنَّفُسُ الْاَيْحِيلُ وَمُ اللهِ عَلَيْهِ الْمُفَادِقُ لِلْجَمَاعَةِ. (بخارى وسلم) بالنَّفُسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَادِقُ لِلْجَمَاعَةِ. (بخارى وسلم) "خضرت ابن معود سے روایت ہے کہ رسول الله عَلَيْهُ نے فرمایا" کی مسلمان کا خون بہانا حلال نہیں ہے سوائے اس کے کہ وہ تین باتوں میں سے کوئی ایک بات کربیٹے۔ شادی شدہ ہوتے ہوئے زنا کرے کی کوجان ہو جھ کوئی ایک بات کربیٹے۔ شادی شدہ ہوتے ہوئے زنا کرے کی کوجان ہو جھ کرقل کرے، اپنا دین (اسلام) چھوڑ کرمسلمانوں کی جماعت سے علیحدہ ہو جائے۔ (یعنی مرتد ہوجائے)

### تشريح:

بعض روایات میں لفظ '' مسلم'' کے بعد سی عبارت آئی ہے:

يَشُهَدُ أَنْ لَّا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِنِّى رَسُولَ اللَّهِ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلاَثٍ.

''وہ گوائی دیتا ہو کہ اللہ کے سوائے کوئی معبود نہیں ہے اور میں اللہ کا رسول ہوں گرتین باتوں میں سے کوئی ایک کر بیٹھے۔''

وراصل يرعبارت مسلم لفظ كي تغيير وتشريح به اس طرح "المفارق للجماعة" أيد كيمي "التارك لدينه" كي تغيير ب-

اسلام میں انسانی جان عام طور پر اور مسلمانوں کی جان خاص طور پر واجب الاحترام ہے لیعنی اس کا احترام کرنا لازم ہے۔ چھوٹی موٹی بات اور کسی معمولی سبب کی بناء پر کسی

انسان کوزندگی سے محروم نہیں کیا جا سکتا بلکہ بڑی اہم مجبوری اور ضرورت کی وجہ سے ہی کسی انسان کی جان کی جامعتی ہے۔قرآن مجید اور حدیث شریف میں کتنے ہی مقامات پرقل اور خون ریزی کی ندمت اور اس برعذاب کا بیان آیا ہے۔ارشادِ باری تعالی ہے:

وَلاَ تَقُتُلُوا النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّهِ بِالْحَقِّ. (بن اسرائل ٣٣:١٥) "قَلْ نَفْسَ كاار تكاب نه كروجها الله في حرام كيا ب مرحق كساته"

اور دوسرے مقام پرارشاد ہے:

وَمَنُ يَّقُتُلُ مُؤُمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيُهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّلُهُ عَذَابًا عَظِيُمًا. (النها ١٣:١٠)

'' جوشخص کسی مومن کو جان ہو جھ کرقتل کرے تو اس کی جزاجہنم ہے جس میں وہ ہمیشہ رہے گا اس پر اللّٰہ کا غضب اور اس کی لعنت ہے اور اللّٰہ نے اس کے لیے سخت عذاب مہیا کر رکھا ہے۔''

ایک مدیث میں نبی کریم علیہ کاارشاد ہے:

''جب دومسلمان ہتھیاروں کے ساتھ باہم الریں تو قاتل اور مقول دونوں دوزخ میں جائیں گے''اس پر حدیث کے راوی نے کہا''یارسول اللہ! علیہ اس قاتل کی بات تو سمجھ میں آتی ہے لیکن مقول کے ساتھ یہ معاملہ کیوں ہے'''آپ علیہ نے فرمایا''وہ اپنے مدمقابل کے قبل کرنے کا حریص تھا''

(بخاری)

ایک اور حدیث میں ہے''اگر ساری و نیا کے انسان مل کر کسی مومن کوقتل کریں تو اس پر خداوند کریم ان تمام کومنہ کے بل دوزخ میں ڈالے گا۔''

انسان کاقتل کبیرہ گناہوں میں سے ہاس میں حقوق اللہ اور حقوق العباد کو تلف کرنا شامل ہے۔اس لیے جب تک اللہ تعالیٰ اور مقتول کے وارثوں سے معاف نہیں کرایا جائے گااس وقت تک بخشش اور نجات نہیں ہوگی۔

اس صدیث کو حدیث نمبر ۸ سے ملا کر مطالعہ کیا جائے تو دونوں حدیثیں اچھی طرح سمجھ میں آئیں گی اور بیر حدیث آٹھویں حدیث کے فقرے الانجق الاسلام کی تفسیر ہوگ۔ اسلام دینِ فطرت اور معتدل (افراط وتفریط سے پاک) دین ہے، سزاؤں کے بارے میں بھی اس کے احکام اعتدال وانصاف پرجنی ہیں۔ یہ نہ تو آج کے ماڈرن دور کے دائش وروں کی طرح موت کی سزاکو بالکل حرام قرار دیتا ہے اور نہ بی جاہلیت کے دور کی طرح جموثی موٹی اور معمولی قصور پر بادشاہوں، نوابوں، رئیسوں، خانوں اور سفاک انسانوں کی خواہشوں پر انسان کے قتل کا طریقہ اختیار کرتا ہے بلکہ یہ انسانیت کی بھلائی، بہتری، امن وسلامتی، انسانوں کی عزتوں اور عصمتوں کے تحفظ اور دین اور عقیدے کی جمانی مفاظت کے لیے ہخت مجبوری کی حالت میں قبل کی اجازت دیتا ہے اور یہ اس لیے ہے کہ ونیا میں امن وامان قائم رہے، انسان زوروجر، ظلم وزیادتی اور خوف وخطرے کے بغیر زندگی میں امن وامان قائم رہے، انسان زوروجر، ظلم وزیادتی اور خوف وخطرے کے بغیر زندگی گزارے اور ہرخف کی عزت و آبرواور جان و مال سلامت رہے۔ اگر کوئی بد بخت، ظالم اور ساخ ویش کرے یا بگاڑ دے تو اسے اسلامی ساج میں رہنے کا حق نہیں ہے اور اسے الائحق الاسلام کے تحت سزائے موت دی جائے گی۔

ہے ہیں ہیں ہے اور اسے الا بن الاسلام سے دی سرات ہوت دی جاتے اس حدیث میں قتل نفس (انسانی) کی تین جائز صور تیس بتائی گئیں ہیں:

"ایک بیر که آدی شادی شده موجها پی نفسانی خوابش پوری کرنے کا موقع حاصل مو پھر بھی زنا جیسی بدکاری کرے تو ایٹے شخص کو رجم کیا جائے گا۔ رجم کے جوت کے دلائل اور احکام بڑی کتابوں اور اسلامی فقہ (قانون) میں موجود ہیں۔

دوسری صورت میں خون کا بدلہ خون ہے یعنی کوئی شخص کسی اسلامی حکومت کے شہری کوعداً (جان ہو جھ کر) قتل کر دے تو اسے قصاص (بدلے) میں حکومت کے ذریعے مقتول کے ورثاء کی مرضی سے قتل کیا جائے گا اس قتل کی اہمیت بیان کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيواةٌ يَّاوُلِي الْالْبَابِ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ. (البقر ١٤٩:٢٥)

''عقل وخرد رکھنے والو! تمہارے لیے قصاص (بدلہ لینے) میں زندگی ہے تا کہ تم اس قانون کی خلاف ورزی ہے نچ جاؤ۔'' قصاص کی حکمت اہمیت اور اس کے احکام بڑی کتابوں میں ملاحظہ سیجیے۔معلوم ہو کہ آج کی جدید دنیا پھرموت کی سزا کی طرف رجوع کر رہی ہے، کتنے ہی ترقی یافتہ ممالک جیسے کہ امریکہ، فرانس، جرمنی اور چین وغیرہ نے موت کی سزا کو بحال کر دیا ہے۔

تیسری صورت یہ ہے کہ کوئی شخص دین اسلام بخوثی قبول کرے یا ورثے میں یہ نعمت پائے اور پھر کفر اختیار کر لے یعنی مسلمان ہو کر اس سے نکل جائے، مرتد ہو جائے، ایسے شخص کو قید کر دیا جائے گا اور اسلام لانے کی دوبارہ پیش کش کی جائے گی اگر بیشخص تو بہر کے پھر سے اسلام قبول کر لے تو بہت اچھا ورنہ اسے قبل کر دیا جائے گا لیکن یہ ساراعمل اسلامی حکومت کا ہے، کی فرد، جماعت، گروہ یا غیر حکومتی اوارے کواس کی اجازت نہیں ہے۔'

اس کے علاوہ دوسب اور بھی ہیں جن کی وجہ سے انسان قل کا سزاوار بن جاتا ہے۔
ایک یہ کہ قائم اسلامی حکومت کے خلاف بغاوت کر کے ہتھیاراُ ٹھا لے اور اسلامی نظام کوہس نہس کرنے کی کوشش کرے تو اسے قل کیا جائے گا۔ سورہ المائدہ آیت ۳۳ میں ارشاد ہے:
اِنَّمَا جَزَ آءُ الَّذِیْنَ یُحَارِ بُونَ اللهٔ ..... عَذَابٌ عَظِیْمٌ. (المائدہ ۳۳:۵)

"اور جولوگ اللہ اور اس کے رسول سے لڑتے ہیں اور زمین میں اس لیے تگ ودو کرتے ہیں تاکہ فساد برپا کریں ، ان کی سزایہ ہے کہ بی آل کیے جائیں یا سولی پر چڑھا دیتے جائیں یا ان کے ایک طرف کے ہاتھ اور دوسری طرف کے پیر کاٹے جائیں یا انہیں جلاوطن کر دیا جائے۔ یہ ذلت اور رسوائی تو ان کے لیے دنیا میں ہے اور آخرت میں ان کے لیے اس سے بڑی سزاہے۔"

دوسرایہ ہے کہ بعض لوگ اسلام کی اشاعت، اسلامی نظام کے قیام اور دعوت وہلیخ میں رکاوٹ ڈالیس اور مسلمانوں اور اسلامی حکومت سے جنگ کریں تو ایسے اشخاص سے کفار محارب کی طرح اقدام کیا جائے گا اور ان سے جہاد کیا جائے گا۔ جہاد، قبال اور غزوات کا قانون ای اصول پر بنی ہے۔ ان پانچ صورتوں کے علاوہ انسان کے قبل کا کوئی اور سبب نہیں ہے البتہ ایک امکانی صورت سے ہے کہ کوئی آ دمی کسی مسلمان کی جان، مال اور عرض کے جات پر جملہ کرے تو ایسے حملہ آ ورکو دفاع کے طور پر قبل کیا جاسکتا ہے لیکن میصورت عارضی

اور وقتی نوعیت کی ہے۔

اوپر بیان کردہ پانچوں صورتوں میں قتل کے تمام معاملات یعنی اس قانون کے نفاذ تحقیق و تفتیش، شہادتیں لینے اور دیگر متعلقہ امور طے کرنے، سرانجام دینے اور فیصلہ کرنے کا اختیار صرف اسلامی حکومت کو حاصل ہے۔ انفرادی طور پر کسی صورت میں کسی انسان کی جان نہیں لی جا سکتی اور نہ ہی اس قانون پر عمل کیا جا سکتا ہے۔ ماورائے عدالت کسی کوتل کا فیصلہ کرنے، فیصلہ دینے اور قتل کرنے کا اختیار نہیں ہے۔

ان ہاتوں کی روثنی میں آج ہم اپنے مسلم معاشرے کا جائزہ لیں توقتل وخون ریزی غیر مسلم معاشروں سے زیادہ وکھائی دیتی ہے اور اس سے بھی زیادہ افسوس ناک پہلویہ ہے کہ جب ہم دیکھتے ہیں کہ جودین انسانی جان کا احترام وحفاظت پراتنازور دیتا ہے اور اسے تحفظ فراہم کرتا ہے اس کے نام پر انسانوں کا ناحق خون بہایا جاتا ہے اور اپنی دنیا و آخرت برباد کی جاتی ہے۔

#### حدیث نمبر 15

## مومن کی صفات

عسن أبسى هُسريسوه انّ رُمُسؤلُ اللّه قسال: مَسنَ كُسانَ يُـشُـومِـنُ بِساللّهِ وَالْسَوْمِ الآخِسرِ قَسلِسقُسلُ خِسرا اوْلَيْسضَ مُسنَّ، وَمَسنَ كَسان يُـشُـومِـنُ بِساللّهِ وَالْيَسُومِ الآخِسرِ قَسلِبَكُسرمَ جُسارة وَمَسنَ كسانَ يُـشُـومِـنُ بِساللّهِ وَالْيَسَوْمِـالْآخِسِ قَالِيُكُسرَمُ طَيْمَـُــه."

(رواه البخاري ومسلم)

"حضرت ابو ہریہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا" بو و خض اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے، اسے چاہیے کہ بھلی بات کہے یا خاموش رہے جو شخص اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے، اسے چاہیے کہ اپنے بڑوی کا احر ام کرے اور جو شخص اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے، اسے چاہیے کہ اپنے مہمان کا اکرام کرے۔"

### تشريح:

بعض علاء کا کہنا ہے کہ ادب واخلاق حسنہ کی تمام با تیں جن چار احادیث سے تکلی ہیں، ان میں سے ایک بیہ حدیث ہے کھر بعض کا قول ہے کہ اس حدیث کا ابتدائی حصہ ''بھلی بات کرے یا خاموش رہے'' جوامع الکلم میں سے ہے۔

صدیث شریف میں جو تین باتیں بیان ہوئی ہیں، وہ الی ہیں کہ ان سے ہرانسان کو روزانہ بلکہ ہر گھڑی سابقہ پیش آتا ہے۔ہم میں سے کون ایسا ہے جس کے پڑوی نہ ہوں، کون ایسا ہے کہ جس کے ہاں کوئی مہمان نہ آئے یا وہ کسی کے ہاں مہمان بن کرنہ جائے اور گفتگو سے سابقہ تو ہرانسان کو پیش آتا ہی ہے'اس لیے ہمیں اپنی روزمرہ کی زندگی میں اس صدیث کوسا منے رکھنا چاہیے تا کہ ایک کامل مومن کی می زندگی گزاریں۔ حدیث کے الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ بید کام ایمان کی بخیل کا تقاضا ہیں بعنی ایمان کا تقاضا ہیں ہے کہ بید کام ہونے چاہئیں' بید اعمال انسان کو معاشرے میں ہر دل عزیز، ملنسار اور پہندیدہ بناتے ہیں' جس شخص کے پڑوی اس سے خوش ہوں، جس کے پاس آئے گئے کوعزت ملے اور جس کی گفتگو حکمت بھری، پیار ومحبت سے لبریز اور شیریں ودل نواز ہوتو اس شخص کی ہرایک عزت کرے گا اور اس کی ہا تیں سنے گا اور اس کے ہرؤ کھ سکھ میں کام آئے گا اور ایسے شخص کی زندگی خوش گوار اور پُرسکون اور اطمینان سے گزرے گی۔ تیوں باتوں کا مختصر ساتذ کرہ کیا جاتا ہے۔

### زبان کی اہمیت:

(الف) حديث زيرمطالعه مين آپ عيف كاارشاد ي:

فليَقُلُ خَيْرًا أَوْ ليصُمُتُ.

· العنى بعلى بات كبے يا خاموش رہے۔''

یہ کھڑا جوامع الکام میں سے ہے۔انسان کی زبان سے جو بات نگلتی ہے، وہ بذات خود
یا انجام کے لحاظ سے اچھی یا بُری ہوتی ہے اس لیے رسول اللہ علیاتی نے ارشاد فرمایا ''آ دمی
زبان سے جو کلمہ بولے، بھلائی کا بولے یا خاموش بیٹے'۔علاء کہتے ہیں''آ دمی کی نیکی یا
بدی اس کی زبان کے کنار ہے میں ہے سواگر کوئی اسے نیکی کے کاموں میں استعال کرے گا
تو اس کی شان بڑھائے گی لیکن اگر آزاد چھوڑ دے گا تو وہ اسے گڑھے میں گرا دے گئ
سندھی زبان کی کہاوت ہے''زبان انسان کو مین پر بٹھاتی یا تخت پر بٹھاتی ہے۔''

امام شافعی اس حدیث کا مطلب بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ جب کوئی شخص بات کرنے کا ارادہ کرے تو پہلے اپنی بات اور گفتگو کے بارے میں سو پے اور دیکھے کہ اس میں اس کے لیے کوئی نقصان تو نہیں ہے پھر بات کرے لیکن اگر اس میں نقصان کا کوئی پہلو یا شک کا پہلو ہے تو اس سے زک جائے۔ ''صلیۃ العلماء'' میں ہے کہ آدمی اتنی ہی بات زبان سے نکا لے جتنی ضرورت ہے جس طرح اپنے مال سے اتنا ہی خرج کرتا ہے، جتنی ضرورت ہوتی ہوتی ہے دار شاد ہے کہ عافیت وسلامتی کے دس جھے ہیں، ان ہوتی ہے۔ اس کتاب میں نبی علی ہے ارشاد ہے کہ عافیت وسلامتی کے دس جھے ہیں، ان میں ہیں ہیں۔ کسی عارف سے یو چھا گیا میں سے نو چھے اللہ تعالیٰ کے ذکر کے سوا خاموش رہنے میں ہیں۔ کسی عارف سے یو چھا گیا

کہ''آپ نے خاموثی اختیار کیوں کی ہے؟'' انہوں نے جواب دیا کہ'' مجھے خاموش رہنے میں کہی بھی بریشانی اور افسوس نہیں ہوا جبکہ گفتگو کرنے پر کتنی مرتبہ نادم اور پشیمان ہوا ہوں'' میر بھی کہا گیا کہ زبان باولے کتے کی طرح ہے،اسے آزاد چھوڑ دو گے تو کائے گی۔

حضرت علی کے زبان کے بارے میں اشعار ہیں جن کا خلاصہ یہ ہے:

" کہ میں ایسا ہوتا ہے کہ انسان زبان کے پیسلنے سے موت کے منہ میں چلا جاتا ہے جب کہ پیر کے پیسلنے سے مرتانہیں ہے اور زبان کا بول گردن کٹواتا ہے

جبکہ پیر پھیلنے کا زخم بھر جاتا ہے۔''

### (ب) پڑوس کے حقوق:

حقوق العباد (بندوں کے حقوق) میں سے جن کے حقوق اہم اور زیادہ ہیں، ان میں سے ایک پڑوی ہے۔ اسلامی اور معاشرتی نقطہ نگاہ سے پڑوی کے مفہوم اور دائرے میں کافی وسعت ہے۔ خود اس حدیث میں لفظ جار آیا ہے جس سے علماء نے ہر شم کا پڑوی مرادلیا ہے یعنی مسلمان، کافر، نیک وبد، دوست و دشمن، عزیز وقریب اور بے گانہ اور گھر کے متصل رہنے والا یا دُور رہنے والا سب شامل ہیں البتہ ان کے حقوق میں بعض تعلقات کی وجہ سے تھوڑا بہت فرق ضرور ہے کیکن سب کے حقوق ایک دوسرے پر لازم ہیں ، جیسے کسی کا ایک پڑوی مسلمان اور رشتہ دار ہونے کا اور تیسر سے سے گانہ (تین طرح کے) حقوق ہیں۔ ایک پڑوی ہونے کا، دوسرے مسلمان ہونے کا اور تیسر سے رشتہ دار ہونے کا۔ پڑوی کے معنی اور دائرے میں جو وسعت ہے اس کی طرف آ یہ کریمہ سے ارشاد ملتا ہے:

''رشتہ دار پڑوی ،اجنبی پڑوی اور پہلو کے ساتھ والے سے حسن سلوک کرو۔'' (النساء ۲۲۳۳)

آیت میں صاحب بالجعب کے الفاظ ہیں اس سے مراد ہروہ ساتھی ہے جو کسی وقت بھی چند ساعتوں کے لیے آپ کے ساتھ رہے جیسے سفر میں ایک سیٹ پر برابر میں بیٹھا ہوا شخص، وُکان پر سوداخریدتے وقت ساتھ کھڑا ہوا فرداور دفتر میں ساتھ کام کرنے والا ساتھی وغیرہ۔ان سب عارضی پڑوسیوں کے بھی حقوق ہیں، پڑوسیوں کے حقوق کی اہمیت کا اندازہ نبی علیقی نے فرمایا:

نبی علیقی کے اس ارشاد سے ہوتا ہے۔حضرت عاکشہ نے روایت کی کہ نبی علیقی نے فرمایا:

"جبرائیل علیه السلام مجھے بڑوسیوں سے حسن سلوک کی تاکید مسلسل کرتے رہے گئی کہ میں نے مجھا کہ بڑوی کومیراث میں شریک کردیں گے۔" (منفق ملیہ)

اس تاکید کا ایک سبب میرسی ہے کہ جس شخص کے پڑوسیوں سے تعلقات الیجھے ہوں گے اس کی زندگی اطمینان اور سکون سے گزرے گی لیکن جس کی پڑوسیوں سے ناسازی ہوگ تو وہ شخص ہروقت آزار میں مبتلا ہوگا۔ رہائتی لحاظ سے پڑوسیوں کا دائرہ کتنا ہے اوراس میں کتنے گھر شامل ہیں؟ اس بارے میں مختلف اقوال ہیں لیکن عام طور پر چالیس مکان پڑوس میں شار ہوتے ہیں یعنی چاروں طرف سے دس دس مکان۔ تاہم جو مکانات بالکل متصل اور میں شار ہوتے ہیں یعنی چاروں طرف سے دس دس مرکان۔ تاہم جو مکانات بالکل متصل اور دروازے کے سامنے ہیں، ان کے حقوق مقدم ہیں۔ پڑوسیوں سے اجھے تعلقات رکھنے اور دروازے کے سامنے ہیں، ان کے حقوق مقدم ہیں۔ پڑوسیوں سے اجھے تعلقات رکھنے اور دروازے کے سامنے ہیں، ان کے حقوق مقدم ہیں۔ پڑوسیوں سے اجھے تعلقات رکھنے اور دروازے کے سامنے ہیں، ان کے حقوق مقدم ہیں۔ پڑوسیوں سے اجھے تعلقات رکھنے اور

- (۱) يروسيول كووقتاً فو قتأ حچونا برا مديه دينا\_
- (۲) وه کوئی مالی یا اخلاقی مدد مانگیس تو وه کرنا۔
- (۳) محمی چیز کی انہیں ضرورت ہوتو وہ دینا۔
  - (۴) قرض مانگیں تو وہ دینا۔
  - (۵) بیار ہو جائیں تو ان کی عیادت کرنا۔
- (۲) ان کی خوشی کے موقع میں شرکت کرنا اور مبارک باد وینا۔
- (٤) أنبيس كوئى وكري يا تكليف بنجي تو تعزيت اوراظهار افسوس كرنا
  - (۸) ان کے رازوں کی حفاظت کرنا۔
  - (۹) ان کی بھلائی کے لیے سوچنا اور اچھا مشورہ دینا۔
    - (۱۰) ان کوتکلیف اور دُ کھ دینے سے بچنا۔

#### (ج)مهمان نوازی:

مہمان نوازی اسلامی تہذیب وتدن اور ثقافت کا ایک امٹیازی وصف ہے جس کے بارے میں قرآن مجید اور حدیث شریف میں واضح ہدایات دی گئی ہیں اور میز بان ومہمان کے احکام وآ داب بیان کیے گئے ہیں اس طرح یہ ہماری مشرقی تہذیب وثقافت میں بھی لازمی عضر کی حیثیت سے شامل ہے۔اگر چہ مغربی تہذیب کی بلغار سے اور ہوٹلوں، موٹلوں،

گیسٹ ہاؤس کی کثرت ہے آ ہتہ آ ہتہ یہ وصف اورخو بی ختم ہوتی جارہی ہے۔ حدیث میں ضیف کا کلمہ آیا ہے جو ہرفتم کے مہمان کے لیے عام ہے یعنی مسلم و کا فر، امیر وغریب، واقف وغیر واقف اور اپنے پرائے سب کو شامل ہے۔ دینی نقطہ نظر سے کا فرکو مہمان بنانے میں ایک بھلائی کا پہلویہ بھی ہے کہ وہ آپ کا مہمان بن کر دینِ اسلام کے بارے میں آپ سے پچھ سنے اور آپ کے اخلاق وکر دار کو دیکھ کراسلام کے قریب آجائے

بارے میں آپ سے پھر سے اور آپ کے احلاق وٹر دار تود تھے کر اسلام کے فریب ا اور مسلمان ہو جائے ۔ سور ہ تو ہے آیت ۲ میں ارشاد ہے: میں دیک یہ ۴ سے میں آر کی سرویں دیک میسر کیکٹر دور میک میں میں اور کا

وَإِنُ أَحَدُ مِّنَ الْمُشْرِكِيُنَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسَمَعَ كَلْمَ اللهِ ثُمَّ أَبُلِغُهُ مَا مَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوُمْ لاَ يَعْلَمُونَ. (بَرَبَه:٢) ''اورا الرَّمْشُركوں مِن سے كوكن شخص آپ كى پناه لينا چاہے تو اسے پناه دوتا كه

اور الرسرلول بیل سے توی علی آپ فی پناہ لیما عاہد ہو اسے پناہ دوتا کہ وہ اللّٰہ کا کلام سنے پھرا سے اس کی امن کی جگہ پر پہنچا دو، یہ معاملہ اس لیے کرنا جا ہے کہ وہ لوگ علم نہیں رکھتے۔''

اس ارشاد کے مطابق کا فر،مشرک اور اجنبی کی میز بانی اسلام پہنچانے کی نیت ہے گی جائے تا کہ وہ آپ کا نمک کھا کر دین وایمان کے قریب آئے۔بعض اوقات ایسی میز بانی بڑے اجر وثواب کا باعث بن جاتی ہے۔

اس حدیث کے موجب بعض علاء نے مہمان کی ایک دن کی میز بانی کریے کو مسلمانوں پرواجب کفایہ کہا ہے ٔ البتہ اس بات پرتمام علاء کا اتفاق ہے کہ یہ اعلیٰ اخلاق میں سے ضرور ہے۔ اجر وثواب کی نیت سے مہمانی کرنا عبادت اور ثواب ہے،مہمان کوصرف کھانا دینا ہی کافی نہیں ہے بلکہ اس کی عزت واحتر ام کرنا بھی ضروری ہے۔

مہمان کے چندحقوق ذیل میں دیئے جارہے ہیں:

(۱) خوش خلقی اور کشادہ روئی ہے مہمان کا استقبال کرنا، خوش آ مدید کہنا اور خیر وعاہیہ معلوم کرنا۔

- (۲) اس کے آنے برخوثی اور بشاشت ظاہر کرنا۔
- (٣) حسب توفیق کھانے اور رہائش کا بندو بست کرنا۔
  - (س) ای کے آرام وراحت کا سامان مہیا کرنا۔

(۵) مہمان کی مجلس میں ایسی گفتگو اور بات چیت کرنا کہ جس ہے مجلس میں خوش طبعی کا ساں رہے اور ایسی گفتگو نہ کرنا جس سے ماحول میں تخی پیدا ہو جائے۔ نبی علیلیہ بذات خود مہمانوں کی خاطر تواضع کرتے تھے، ان کی خدمت کرتے اور اس میں کافر وسلم کا فرق نہیں کرتے بلکہ ہرقتم کے مہمان کی مہمانی کرتے تھے۔

#### مدیث تمبر 16

### غصه بينإ

#### تشريخ:

قرآن وحدیث کے مطالع اور انسانی نفسیات کی تحقیق سے معلوم ہوتا ہے کہ غصر انسان کی فطری اور طبعی خصلت ہے، ہر انسان کو کم یا زیادہ غصہ ضرور آتا ہے۔ چنا نچہ ترند کو ہیں حضرت ابوسعید خدریؓ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ حضورا کرم علیہ السلام کی اولا دکو کتن بعد صحابہ کرام گو کچھ قسیحتیں فرما ئیں، ان میں سے ایک بیتی ''آ دم علیہ السلام کی اولا دکو کتن ہی طبقات میں پیدا کیا گیا ہے، ان میں سے کوئی ایسا ہے جے غصہ دیر سے آتا ہے اور جلد کی اُر جاتا ہے، ان دونوں صورتوں میں ایک اُر جاتا ہے، ان دونوں صورتوں میں ایک بات کی تلائی دوسری بات سے ہو جاتی ہے۔ کوئی ایسا ہے کہ جے غصہ جلدی آتا ہے اور دہ سے اُر تا ہے۔ اور دہ سے اُر تا ہے۔

میں بُرا وہ ہے جےغصہ جلدی آئے اور دیر ہے اُتر ہے۔سنو! غصہ انسان کے دل کی ایکہ

چنگاری ہے،تم دیکھتے نہیں کہ غصے کے وقت اس کی آنکھیں سرخ ہو جاتی ہیں اور رگیں پھول جاتی ہیں پس جے جونہی غصے کا احساس ہوتو زمین سے چمٹ جائے، کھڑا ہے تو بیٹھ جائے اور بیٹھا ہے تولیٹ جائے۔ (مشکوۃ)

خضب وغصے کو آزاد چھوڑ دینا اوراس میں بے اعتدالی برتنا بہت بڑی یُرائی ہے جس کی وجہ سے انسان گالم گلوچ، مار پیٹ، ظلم وزیادتی اور بے دردی و بے رحی اور کتنے ہی ایسے کام کر بیٹھتا ہے جن پر بعد میں اسے نادم ویشیمان ہونا پڑتا ہے اور بھی تو بیساری عمر کے لیے ایسے داغ اور ناسور بن جاتے ہیں کہ ان پر کفِ افسوس ملنے کے سوا پچھ حاصل نہیں ہوتا' اس لیے شریعتِ مطہرہ نے غصے کے وجود کو تسلیم کر کے اسے فرو کرنے اور دبانے کے لیے کتنی ہی ایسی را ہیں بتائی ہیں جن پر عمل کرنے سانسان اس کی تباہ کاریوں سے پی جاتا ہے لیے کتنی ہی ایسی را ہیں بتائی ہیں جن پر عمل کرنے سے انسان اس کی تباہ کاریوں سے پی جاتا ہے لیے کہ اپنا غصہ ضبط کریں اور معقول سبب کے سواغمہ ظاہر نہ کریں۔ غصہ دبانے والوں کی تعریف کرتے ہوئے اللہ تبارک وتعالی نے ارشاد فرمایا:

وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ. (آل عران١٣٣٠)

''( نیکوکاروں کی ایک صفت بیبھی ہے کہ ) بیغصہ دبانے والے اور لوگوں کو

معاف کرنے والے ہیں۔''

ایک اورمقام پرفرمایا گیا:

وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمُ يَغْفِرُونَ. (الثوريّ٣٢)

"اور جب انہیں غصه آتا ہے تو وہ معاف کردیتے ہیں۔"

دونوں آیتوں میں غصہ پینے کے ساتھ معاف کرنے کے لیے بھی کہا گیا ہے۔انسان کے لیے عام حالات میں معاف کرنا ہڑا مسکل عمل ہے البنا مسلمان کی خصوصیت سے ہونی چاہیے کہ وہ غصہ کی حالت میں بھی اپنے مشکل عمل ہے لہٰذا مسلمان کی خصوصیت سے ہونی چاہیے کہ وہ غصہ کی حالت میں بھی اپنے اور معاف کر دے۔شاعر نے خوب کہا ہے ۔

ظفر آ دمی اس کو نہ جانیئے گا ہو وہ کیسا ہی صاحب فہم وذکا جے عیش میں یادِ خدا نہ رہی جے طیش میں خوف خدا نہ رہا نبی کریم عیاضہ نے ایک موقع برسحا ہر کرائے ہے یوچھا کہ'' پہلوان کون ہے؟'' انہوں نے عرض کیا کہ'' جو کشتی میں دوسرے کو بچھاڑ دے''اس پر آپ علی ہے نے فرمایا'' پہلوان وہ نہیں جو دوسرے کو بچھاڑ دے بلکہ وہ ہے جو غصے کے وقت اپنے آپ کو قابو میں رکھے۔''

غصہ دبانے کا کتنا اجراور بدلہ ہے اس کا انداز ہ اس حدیث سے کیجیے:

صدیت زیرمطالعہ میں 'لات خصب' کاکلمہ آیا ہے۔علائے کرام نے اس کا مطلب
یہ لیا ہے کہ غصے کے وقت آ دمی اپنے آپ کو قابو میں رکھے، غصے کو دبانے کی کوشش کرے،
اس دوران کوئی جذباتی فیصلہ نہ کرے اور کوئی ناجائز اور غلط قدم نہ اُٹھائے۔ان باتوں سے
قرآن وحدیث میں غصہ دبانے کے متعلق آ مدہ احکام پڑمل ہوجائے گا اور آ دمی غصے کے
نقصانات سے نے جائے گا۔

غصہ کے بارے میں بیکہنا اور تصور رکھنا کہ غصہ بالکل نہ آئے، انسانی فطرت، اس کی طبیعت اور عقل کے خلاف ہے۔ بھی بھار غصہ کرنا جائز بلکہ ضروری بھی ہوتا ہے جیسے کی د نی واخلاتی علم کی خلاف ورزی کرنے والے اور اللہ تعالی کے احکام کو پامال کرنے والے پرمومن کو جو غصہ آتا ہے، وہ جائز ہے اور دینی غیرت وحمیت کی علامت ہے۔ علماء نے اسے ایمانی جذبے اور غیرت کا نام دیا ہے اس نوع کے غصے کی مثالیں ہمیں حضور علیہ اور صحابہ کرام کی زندگیوں میں بھی ملتی ہیں۔

غصے کو دبانے کے لیے نی کریم علی نے دوعلاج تجویز کیے ہیں: ایک روحانی اور دوسرا ظاہری اور حی، انہیں محوظ رکھ کر غصے پر قابو پایا جائے۔

روحانی علاج جس کا ذکر قرآن مجید میں کیا گیا ہے چونکہ خصہ شیطان کی اُکساہٹ ہے جسک ہوتا ہے لہذا جب خصہ آئے تو شیطان سے بھاگ کراللہ کی پناہ میں آنا چاہیے لینی اُعُودُ باللہ مِن الشَّیطُنِ الرَّجِیُم کہنا چاہیے بیشعور واحساس سے ہوگا تو ضرور غصہ فروہ و جائے گا۔ جائے گا۔ وارانسان اعتدال برآجائے گا۔

مادی اور حی علاج میں سے ایک وہ ہے جو حضرت ابوذر عفاری نے نبی علاق میں

بیان کیا ہے۔ آپ علی نے فرمایا''جبتم میں سے کسی کو غصہ آئے اور وہ کھڑا ہوتو بیٹھ جائے اگر اس سے معلقہ کی اس طرح جائے اگر اس سے غصہ ٹھنڈا ہو جائے تو ٹھیک ہے ورنہ لیٹ جائے'' (احمد وترنہ کی) اس طرح اس کی ہیئت بدل جائے گا۔

دوسرا علاج آپ علی نے فرمایا ''غصہ شیطانی عمل ہے اور شیطان آگ ہے بیدا کیا گیا ہے اور شیطان آگ ہے بیدا کیا گیا ہے اور آگ کو پانی بجھا تا ہے سوتم میں سے کسی کوغصہ آئے تو ایک دَم وضو کر لے۔'' (مشکوۃ) چونکہ غصے کی حالت میں خون کا دورہ تیز ہوجا تا ہے، آٹکھیں اور چہرہ سرخ ہوجاتے ہیں اور بلڈ پریشر بڑھ جاتا ہے اس لیے ایس حالت میں وضو سے طبیعت میں برودت (مھنڈک) آئے گی اور غصے کی گرمی دُ ورہو جائے گی۔

طیش کی حالت میں جس بات پر غصہ آیا ہے اس پر غور کرنا چاہیے اس سلسلے میں ایک روایت ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے حضرت کی بن ذکر یا علیہ السلام ہے کہا کہ ''میں منہ ہیں ایک ایسا مفید علم سکھلاؤں جس سے غصہ نیں چڑھے گا' اس پر حضرت کی علیہ السلام نے کہا کہ ''اگر تمہیں ایسی السلام نے کہا کہ ''اگر تمہیں ایسی بات کہی جائے جو واقعی تمہارے اندر ہے تو تم خیال کروکہ اس نے مجھے میر اعیب اور گناہ یاد دلایا ہے، میں اس کی اللہ تعالیٰ سے معافی چاہتا ہوں اور اگرائی بات کہی جائے جو تجھ میں نہیں ہے تو تم الحمد للہ کہواس لیے کہ یہ بات تم میں نہیں ہے اور اس جھوٹے الزام پر تمہاری نکیوں میں اضافہ ہوا ہے۔''

لقمان حکیم نے آ دمی کو سچائی اور انصاف جانچنے کا طریقہ بتاتے ہوئے اپنے بیٹے ہے۔ ہے کہا'' اگرتم کسی سے دوئی قائم کرنا چاہتے ہوتو اسے غصہ دلا کر دیکھواگر وہ غصے کی حالت میں تم سے انصاف کرتا ہے تو وہ انسان کھرا ہے لیکن اگر انصاف نہ کرے اور اپنے اوپر ضبط نہ رکھ سکے تو اس سے کنارہ کشی اختیار کرو۔''

آج کا دورنفیاتی وزئنی اُلجھنوں کا دور ہے اس میں لوگوں کو عصہ زیادہ آتا ہے اور معمولی باتوں پر جذباتی ہو کر بھڑک اُٹھتے ہیں لہٰذا ایک مسلمان ہونے کی حیثیت سے غصے کے بارے میں اللہ اور رسول علیہ کی تعلیم کو سامنے رکھنا چاہیے تا کہ انفرادی اور اجماعی نقسانات سے بچاجا سکے اور زندگی خوش گواراور امن وسکون سے گزرے۔

#### حدیث نمبر 17

# كام سلقے سے كرنا

عَنُ أَبِي يَعُلَى شَدَّادِ بُنِ اَوُسٍ رَضِى اللهُ عَنُهُ عَنُ رَسُولِ اللهِ عَيَّالَةُ قَالَ: "إِنَّ اللهُ كَلَ شَيءٍ فَإِذَا قَتَلُتُمُ فَاحُسِنُوا الْقِتُلَةَ وَلَيْ شَيءٍ فَإِذَا قَتَلُتُمُ فَاحُسِنُوا الْقِبُكَةَ وَلَيُحِدَّ اَحَدُكُمُ شَفُرَتُهُ وَلَيُوحُ لَلْهُ وَلَيُوحُ فَلِيُحِدَّ اَحَدُكُمُ شَفُرَتُهُ وَلَيُوحُ فَيُعِتَةً. (رواهُ مَلم)

"حضرت ابو یعلی شداد بن اول سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا "بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے ہرکام خوش اسلوبی سے کرنے کا حکم دیا ہے لہذا جب کی کو (کسی جائز سبب سے) قتل کرو تو اجھے طریقے سے قتل کرو اور جب جانور کو ذبح کرو تو اجھے طریقے سے ذبح کرو اور تمہیں چاہیے کہ چھری کو تیز کرلو اور ذبح ہونے والے جانورکوراحت پنچاؤ۔" (مسلم)

### تشريخ:

یے حدیث ان جامع اور اصولی حدیثوں میں سے ہے جس میں اسلام کی ایک اصولی بات بتائی گئی ہے وہ یہ کہ مسلمان جو بھی کام کرے یا جو بھی بات کہے تو اس میں خوبی و بہتری اور سلیقے کا کھاظ رکھے، ایبا انداز، سلیقہ، اسلوب اختیار کرے جو بھلا اور بہترین ہو جس سے اس کے سرانجام دینے والے کی شجیدگی اور سلیقہ مندی ظاہر ہوتی ہو اور اس کے عمل کا اثر معمول پراچھا اور بہتر واقع ہو۔

یہ ہدایت زندگی کے تمام معاملات اور امور سے تعلق رکھتی ہے، چا ہے معاملہ چھوٹا ہویا بڑا، اس کا انفرادی زندگی سے واسطہ ہویا اجماعی زندگی سے تعلق ہو، دینی ہویا دنیاوی، ان سب میں احسان (اچھے اسلوب) کا لحاظ رکھا جائے پھر انسان کا واسطہ کسی انسان ہے ہویا کسی جانور سے بلکہ پھریا کئڑی کا بھی کام ہوتو سلیقے کالحاظ رکھنا ضروری ہے۔

خوش اسلو بی اورسلیقے کا کوئی ایسالگا بندھا قاعدہ مقرر نہیں ہے جو بیان کیا جائے بلکہ نہیں کریم سیالیت نے ایک اصول بتا کر اور ایک دومثالیں دے کرمزید تفصیل وتشریح آ دمی کے این دومثالیں دے کرمزید تفصیل وتشریح آ دمی کے این ذوق وبصیرت پر چھوڑ دی ہے یعنی وہ جو کام کرے، اسے اس اصول کے مطابق اپنی بصیرت، رائے اور ذوق سے مزین کر کے سرانجام دے حضورِ اکرم علیہ نے یہ دومثالیس نمونے کے طور پر دی ہیں۔ ایک یہ کہ جب کسی انسان کوئل کیا جائے تو اس میں بھی اس بات کا لحاظ رکھا جائے کہ وہ فیصلہ اس طور پر نافذ جاری ہوکہ مقتول کوزیادہ تکلیف وایذ انہ ہو اور اس کی جلدموت واقع ہو جائے۔

دوسری مثال آپ علی نے جانور کو ذرج کرنے کی دی اور اس کی تھوڑی تفصیل بھی بیان کر دی کہ چھری تیز استعال کی جائے اور ذرج ہونے والے جانور کو راحت پہنچائی جائے، راحت پہنچانے کی کئی صور تیں ہیں جیسے چھری اس کی آنکھوں کے سامنے تیز نہ کی جائے، کسی دوسرے جانور کے سامنے اسے ذرج نہ کیا جائے، بھوکا پیاسا رکھ کر ذرج نہ کیا جائے ، کھوکا پیاسا رکھ کر ذرج نہ کیا جائے بلکہ پانی پلاکر ذرج کیا جائے، شنڈ اہونے سے پہلے نہ تو کھال اُتاری جائے اور نہ اس کا کوئی عضو کا ٹا جائے۔

جانوروں کے ضمن میں ایک احتیاط یہ بھی ملحوظ رہے کہ دودھ والے جانور کا دودھ دوجھ دوجھ کے سارا دودھ نہ نکالا جائے بلکہ کچھاس کے بچوں کے لیے چھوڑا جائے۔ دودھ نکالے نے بول اور نہ جانوروں کو بے جامارا بیٹا جائے۔

یہاں پرسوچنے کی بات یہ ہے کہ جودین حلال جانور کے ذبح کرنے کے لیے استے
آ داب سکھا تا ہے، وہ دوسرے انسانوں سے برتاؤ کرنے کے کتنے آ داب سکھا تا ہوگا۔ ہم
میں سے ہر شخص کواپنی زندگی کے تمام معاملات، کام کاج اوراپنی روش اور رویے پرنظر ڈال
کردیکھنا چا ہے کہ کہیں میرے اندر بے سلیقہ بن، اُجڈ بن، بے ڈھنگا بن اور بے تمیزی تو
نہیں ہے، میرا برتاؤ دوسروں کے لیے تکلیف دہ، ناگواراور نالبند تو نہیں ہے اوراگر ایسا ہے
تواس کی اصلاح ہونی چا ہے اوراپنی تربیت و تہذیب کر کے اچھا اور بھلامومن بننا چا ہے۔

## مثالي مومن

عَنُ أَبِى ذَرِّ جُنُدُ بِ بُنِ جُنَادَةَ وَأَبِى عَبُدِ الرَّحُمْنِ مُعَاذِ بُنِ جَبَلٍّ عَنُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْتُ قَالَ: "إِتَّقِ اللهَ حَيْثُمَا كُنْتَ وَأَتَبِع السَّيِنَةَ الْحَسَنةَ وَسُولِ اللهِ عَلَيْتُ قَالَ: "إِتَّقِ اللهَ حَيْثُمَا كُنْتَ وَأَتَبِع السَّيِنَةَ الْحَسَنةَ تَمُحُهَا وَخَالِقِ النَّاسَ بِحُلُقِ حَسَنٍ. (رواه الرّذى)

' حضرت ابوذر جندب بن جناده اور حضرت ابوعبد الرحمٰن معاذ بن جبل روايت كرت بين كرسول الله عَلَيْتَ فَ فرمايا " ثم جبال كبيل بهى بو، الله س خرت بين كرواور كناه بو جانے كے بعد نيكي كرو، وه نيكي كناه كومنا دے كي اور لوگول سے حسن سلوك (اجھے اخلاق) سے پيش آؤ۔"

اس مدیث کے پہلے راوی حضرت ابوذ رغفاری ہیں، ان کا نام جندب ہے اور یہ غفار قبیلے سے تھے۔ بعض روایات کے موجب یہ کے میں اسلام قبول کرنے والے پانچویں مسلمان ہیں۔ اسلام قبول کرنے کے بعد ایخ قبیلے کی طرف واپس جانے گئو آپ علیقیہ نے نے میں ارشاد فرما کیں:

#### تقوىٰ:

پہلی بات تقویٰ ہے، تقویٰ کا کلمہ وتی (وق ی) سے نکلا ہے جس کے لغوی معنی ہیں پر ہیز کرنا، بچنا، بچانا اور ڈرنا۔ شرعی اصطلاح میں اس کے معنی ہیں اللہ کا خیال رکھتے ہوئے اطاعت کرنا اور گناہوں سے بچنا۔ تقویٰ کے دوسرے اصطلاحی معنی میہ ہیں اللہ کوخوش کرنے والے کا موں کو کرنا اور اس کو ناراض کرنے والے کا موں کو ترک کرنا۔ قرآن مجید میں تقویٰ کی صفت اختیار کرنے کے لیے بہت تاکید آئی ہے اور اس لفظ کے مصدر (روٹ) سے

ہے ہوئے مختلف الفاظ ۲۵۷ مرتبہ استعال ہوئے ہیں اس سے بھی اس کی اہمیت وضرورت کا اندازہ ہوسکتا ہے اس طرح کتنی ہی احادیث میں اس کا بیان آیا ہے۔

تقویٰ دل کی ایک ایسی کیفیت ہے جس کے ہونے پر اللہ تعالیٰ سے بندے کا تعلق مضبوط ہوتا ہے اور اس کے ناراض ہونے کا خوف رہتا ہے۔ نیز اس کے احکام پر چلنے کا جذبہ بیدار ہوتا ہے اور اس کی نافر مانی سے نفرت پیدا ہوتی ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَمَنُ يُعَظِّمُ شَعَآئِرَ اللهِ فَاِنَّهَا مِنُ تَقُوَى الْقُلُوْبِ. (الْجَmr:rr)

''اور جو شخص الله کے شعائر (دینی نشانات) کی تعظیم کرتا ہے تو یہ دل کے تقویٰ کی وجہ سے ہے۔'' کی وجہ سے ہے۔''

ایک حدیث میں ہے کہ آپ علیہ نے دل کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا "التقویٰ ههنا" یعنی تقویٰ یہاں پر ہے۔

مومن تقوی والی زندگی کیے گزارے اس کا اندازہ اس روایت سے کیجے۔ حضرت عمر بن خطاب ؓ نے ابی بن کعب ؓ سے سوال کیا کہ تقویٰ کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا'' کیا آپ کہمی ایے رائے پر چلے ہیں جس میں کانٹوں والی جھاڑیاں ہوں؟'' حضرت عمرؓ نے کہا ''ہاں!'' حضرت ابیؓ نے کہا''اس وقت آپ کیے راستہ طے کرتے ہیں؟'' حضرت عمرؓ نے جواب دیا''ایی حالت میں اپنے کپڑوں کو سمیٹ کر اپنے آپ کو کانٹوں اور جھاڑیوں کی شہنیوں سے بچاتے ہوئے گزرتا ہوں۔'' حضرت ابیؓ نے کہا'' یہی تو تقویٰ ہے۔'' (ابن کیٹر)

ای بات کوشاعر نے اس طرح کہا ہے ۔

خَلِّ اللَّذُنُوبَ صَغِيرَهَا وَكَبِيُرَهَا ذَاكَ التَّقَى وَاصُنَعُ كَمَاشٍ فَوُقَ اَرُضِ الشَّوُكِ يَحُذَرُ مَا يَراى لاَ تَحُقِرَنَّ صَغِيرَةً فَإِنَّ إِنَّ الْحَبَالَ مِنَ الْحَطَى

''حچھوٹے اور بڑے گناہ ترک کر دو، یمی تقویٰ ہے اور اس مخفس کا طریقہ اختیار کروجو میں این ملیب جدید ہے تھیں میں ساک ا

کانٹوں والی زمین پر ہر چیز سے بچتے ہوئے راہ طے کرتا ہے۔

کی گناہ کو ہرگز حقیر نہ مجھو، بڑے جبل چھوٹے پھروں سے ہی ہے ہوتے ہیں'۔

انسان دنیا کی زندگی اس طرح گزارے کہ اس میں اللہ کی ناراضکی کا خوف ہو،

ہُرائیوں اور دنیاوی آلائشوں سے کنارہ کش رہے اور اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ علیہ کے فرماں

ہرداری میں وقت گزارے بس یہی تقویٰ کی زندگی ہے اور یہی اہم چیز اور اہم بات ہے۔

تقویٰ کی زندگی گزارنے کے لیے ایسے کاموں سے بھی دُوری اختیار کی جائے جو

بظاہر تو جائز ہیں لیکن ناجائز کاموں کے قریب ہیں یا جن کے بارے میں شک اور شبہ ہے۔
حضور علیہ نے فرمایا:

''بندہ اس وقت تک متقین کے درجے کونہیں پہنچ سکتا جب تک وہ باتیں بھی نہ چھوڑ دے جن میں بظاہر کوئی حرج نہیں ہے اس خیال سے کہ کہیں ان کی وجہ سے حرج (گناہ) والے کاموں میں مبتلا نہ ہو جاؤں۔''() شاع نے کہا

> چیست تقویٰ ترک شبہات وحرام نے قماش ووختر وفرزند وزن

لعنی تقویٰ نام ہے حرام کاموں اور شک وشبہات والی باتوں کا چھوڑ نا، لباس اور آل اولا داور بیوی کوچھوڑ نا تقویٰ نہیں ہے۔

تقویٰ کے تین درجے ہیں، اس کا ادنی اور ابتدائی درجہ یہ ہے کہ آ دمی ایمان لا کر کفر وشرک کی باتوں سے کنارہ کشی اختیار کرے اور دین کے بنیادی فرائض کی پابندی کرے۔ مفسرین کرامؓ نے سور ق بقرہ کی ابتدائی پانچ آ بتوں سے دلیل لیتے ہوئے اس درجے کے لیے پانچ شرائط رکھی ہیں یعنی غیب پر ایمان لانا، نماز قائم کرنا، زکو ق ادا کرنا، آسانی ہدایت (وقی) پر ایمان رکھنا اور آخرت پر یقین رکھنا ، جو سلمان بیکام کرے، وہ تقی ہے۔

دوسرا درجہ بیہ ہے کہ ہراس بات اور کام سے پر ہیز اور کتارہ کثی کرنا جو اللہ اور اس کے رسول کو ناپند ہے، مومن کے لیے بید درجہ مطلوب ومقصود ہے۔

تقویٰ کا تیسرا درجہ جوسب سے اعلیٰ اور افضل ہے اور تمام انبیاء اور مقربین کو حاصل ہے، وہ سے کہ ہروفت اور ہر گھڑی اینے دل کوغیراللہ سے پاک کر کے اللہ کی رضا حاصل

کرنے میں مشغول رکھے۔

حاصل میر کہ تقویٰ ہرنیکی کی بنیاد ہے اور خدا ہے بے خوف ہونا اور تقویٰ ترک کر دینا ہر بُر ائی کا سرا ہے اس لیے نبی کریم علی نے نے اپنے بیار سے صحابی کو فر مایا کہ'' تم جہاں بھی رہواور جس حالت میں ہو، اللّٰہ کا خوف اختیار کرو۔''

### بُرائی کومٹانا:

صدیث میں دوسری اہم بات جوفی مائی گئی ہے، وہ ہے یُرائی کو نیکی سے مٹانا اور ختم کرنا۔ انسان چونکہ خطا کا پُتلا ہے جس سے بشری تقاضوں اور فطری وطبعی جذبات کی وجہ سے انفرادی اور اجتماعی زندگی میں شیطانی وسوسوں اور نفسانی خواہشوں کی بناء پر کوئی نہ کوئی غلطی ہوتی رہتی ہے ای لیے آپ علیہ نے اپنے بیار ے صحابی گوفیہوت کرتے ہوئے فرمایا کہ تجھ سے کوئی خطا سرز د ہو جائے تو اسے مٹانے اور اس کے اثرات ختم کرنے کے لیے اس کے بعد نیکی کرو، یہ نیکی اسے مٹا دے گی اور وہ صاف ہو جائے گی۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُهِبُنَ السَّيِّئْتِ. (هوراا-١١٣)

"بلاشبه نکیاں بُرائیوں کوختم کردیتی ہیں۔"

باتیں کی ہوں گی جو مجھے کرنی نہ چاہئیں تھیں، مجھے آپ معاف کر دیں' لیکن اگر کوئی ایسی بات ہے جو اے معلوم نہیں ہے اور معلوم ہونے پر اسے زیادہ تکلیف اور دُ کھ ہوگا تو اسے ظاہر نہ کرے اور ایسے ہی معافی طلب کرے۔ اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ علیفی کے فرمانوں سے معلوم ہوتا ہے کنفس کا محاسبہ کیا جائے اور اس کی تادیب کی جائے۔ ارشادِ ربانی ہے:

یا یُھا الَّدِیْنَ اَمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَلُتَنْظُرُ نَفُسٌ مَّا قَدَّمَتُ لِغَدِ.

(الحشر:١٨،٥٩)

''ایمان والو! اللہ ہے ڈرواور ہرنفس (انسان) کو دیکھنا چاہیے کہاس نے کل (قیامت) کے لیے کیا ثمر بنایا ہے۔'' ارشاونیوی ہے:

حَاسِبُوا قَبُلَ أَنْ تُحَاسَبُوا.

"ا پنفس سے حساب لوائ سے پہلے کہتم سے حساب لیا جائے۔"

اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ کوئی پُر ائی کرنے کے بعد صرف زبان سے توبہ کرنا کافی نہیں ہے بلکہ اس پر ندامت کرنا اور نیک عمل کرنا تا کہ اس کے اثر ات ختم ہوں اورنفس بھی آئندہ پُر ائی کرنے سے باز رہے، ضروری ہے۔

### حسن سلوك:

تیسری بات آپ علی نے یہ ارشاد فرمائی ''لوگوں سے حسن سلوک (اچھے اخلاق)
سے پیش آؤ۔'' اخلاقِ حند اسلام کی بنیادی باتوں میں سے ہیں، قرآن مجید اور حدیث شریف کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ کم شریف میں اسلام کی جن باتوں پر بہت زیادہ زور دیا گیا، ان میں تو حید، رسالت، آخرت اور اخلاقِ حسنہ شامل ہیں۔ خود زیر مطالعہ حدیث بھی اسلام کے ابتدائی دورکی ہے جس میں اخلاقی تعلیم بیان ہوئی ہے۔

''اخلاقِ حسنہ'' ایک جامع کلمہ ہے جس کامفہوم اور مطلب ہے لوگوں سے بھلائی کرنا اور ان کو تکلیف دینے سے بچنا۔ دینِ اسلام میں اخلاقِ حسنہ کی کتنی اہمیت ہے اس پر چند ایک احادیث درج کی جاتی ہیں۔ رسول الله علیلی نے فرمایا ''مومنوں میں کامل ایمان والا وہ ہے جو ان میں اچھے اخلاق والا ہواور بہترین وہ ہے جوانی عورتوں ہے احیجا برتا وَ کرے۔'' (التر مذی)

ایک اور حدیث میں آپ علیہ نے ارشاد فر مایا ''اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے دین اسلام پند کیا ہے پس تم اس کی تکریم اور قدر، اخلاقِ حنہ اور سخاوت سے کرو کیونکہ ان دو کے سواوہ کامل نہیں ہوگا یعنی نامکمل رہے گا۔''

ایک شخص نے آپ علیقہ سے پوچھا کہ''تمام اعمال میں افضل کون سا ہے؟'' آپ ملاقیہ نے فرمایا''ا چھے اخلاق''

ایک مرتبہ آپ علی اس سے خوش خلتی اورا پھے اخلاق کا برتاؤ کرو۔ (ابویعلی والیہ بقی)

پوری نہیں کر سکتے ۔ پس اس سے خوش خلتی اورا پھے اخلاق کا برتاؤ کرو۔ (ابویعلی والیہ بقی)

جب آیت کے ذِالْعَفُو ۔۔۔۔۔ (الاعراف ۱۹۹۱) نازل ہوئی تو جبرائیل علیہ السلام نے

آپ علیہ کو اس کی یہ تغییر بتائی جوتم سے زیادتی کرے، تم اسے معاف کرو، جوتم سے قطع

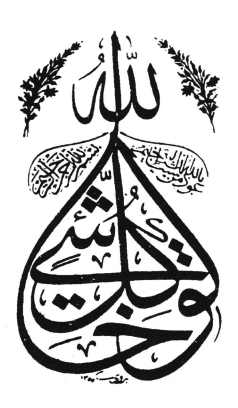
تعلق کرے، تم اس سے جوڑ واور جوتم ہیں تمہارے حق سے محروم کرے تو بھی تم اسے دو۔''
قیامت کے دن جوا چھے اعمال میزان میں بھاری ہوں گے، ان میں اخلاقِ حسنہ کا بڑا

حصہ ہے پھر جن بُرائیوں کی وجہ سے انسان کی نیکیاں دوسرے لے جا کیں گے، ان میں

زیادہ حصہ بُرے اخلاق اور لوگوں کی حق تلفی کا ہے۔

زیرمطالعہ حدیث کا ایک اور پہلوبھی قابلی غور ہے کہ برشخص کی خواہش ہوتی ہے کہ وہ سرے انسان اس کی عزت کریں، احترام کا مقام دیں اور محبت کریں تو اسے چاہیے کہ وہ بھی دوسروں کا احترام وعزت کرے، ان سے محبت کا اظہار کرے، ان سے حسن سلوک کرے اور ان سے خیرخواہی کرے اس طرح یقیناً وہ بھی جواب میں یہی باتیں کریں گے اور اسے وہ تمام بھلا ئیاں ملیں گی جو پہلے خود کرے گا۔ اسلامی تعلیم میں اس بات پر بہت زور دیا گیا ہے اور یہی بات کا میاب زندگی گزار نے کا راز ہے لیمن تم لوگوں سے اچھارویہ اختیار کروتو دنیا خود بخو ، تم سے اچھارویہ اختیار کرے گی ، تم ہمدرد بنوتو دنیا تمہاری ہمدرد بنے گی ، تم محبی بود گے ویہا کا ٹو گے۔ ارشاد ہے "کے ما تکوئی تُکان "جیبیا کروگے ، ویہا بھرو گے۔"

حدیث برغور کرنے سے اسلام کے مزاج اور اس کی حقیقت کا اندازہ ہوتا ہے کہ اس کے بڑے حصے (تین چوتھائی) کا تعلق انسانوں کے حقوق اور اجتماعی ومعاشرتی معاملات سے ہے اور ایک حصے (چوتھائی) کا تعلق بندے اور رب کے درمیان تعلقات اور انفرادی زندگی سے ہے۔ حاصل بیہ ہے کہ اسلام ایک ایسا کامل نظام زندگی ہے جس میں انسانی زندگی کے تمام معاملات کے لیے رہنمائی اور ہدایت موجود ہے بس ضرورت اخلاص ہے مل کرنے کی ہے۔



# بهترين توكل

عَنُ أَبِى الْعَبَّاسِ عَبُدِ اللهِ بُنِ عَبَّاسِ رَضِى اللهُ عَنُهُمَا قَالَ: "كُنتُ خَلُفَ النَّبِي عَلَيْكُ يُومًا فَقَالَ: يَاعُلامُ إِنِّى أَعَلِمُكَ كَلِمَاتٍ وَخَفَظِ اللهَ يَجِدُهُ تُجَاهَكَ وَذَا سَأَلْتَ فَاسَأَلِ الله وَ اللهَ يَجُدُهُ تُجَاهَكَ وَذَا سَأَلْتَ فَاسَأَلِ الله وَ وَإِذَا اللهَ يَخْنُ إِللهِ ، وَاعْلَمُ أَنَّ اللهَ مَةَ لَواجُتَمَعَتُ عَلَى أَن يَنفُعُولُكَ إِلاَّ بِشَىءٍ قَدُ كَتَبَةُ اللهُ لَكَ وَإِن يَنفُعُولُكَ إِلاَّ بِشَىءٍ قَدُ كَتَبَةُ اللهُ لَكَ وَإِن يَنفُعُولُكَ بِشَىءٍ لَمُ يَنفُعُولُكَ إِلاَّ بِشَىءٍ قَدُ كَتَبَةُ اللهُ لَكَ وَإِن يَنفُعُولُكَ بِشَىءٍ لَمُ يَنفُعُولُكَ إِلاَّ بِشَىءٍ قَدُ كَتَبَةُ اللهُ لَكَ وَإِن اللهِ عَلَى أَن يَضُرُولُكَ بِشَىءٍ لَمُ يَضُولُوكَ إِللّا بِشَيءٍ قَدُ كَتَبَةُ اللهُ لَكَ وَإِن اللهِ عَلَى اللهِ فِي الرَّخَاءِ يَعُوفُكَ فِي الشِّدَةِ وَقَالَ: حَدِيثُ حَسَن صَحِيْحٌ وَفِي رِوَايَةٍ غَيُرِ التِرُمِذِي : احْفَظِ اللهَ وَقَالَ: حَدِيثُ حَسَن صَحِيْحٌ وَفِي رِوَايَةٍ غَيُرِ التِرُمِذِي : احْفَظِ اللهَ وَقَالَ: حَدِيثُ حَسَن صَحِيْحٌ وَفِي رِوَايَةٍ غَيُرِ التِرُ مِذِي : احْفَظِ اللهَ وَقَالَ: حَدِيثُ حَسَن صَحِيْحٌ وَفِي رِوايَةٍ غَيْرِ التِرُمِذِي : احْفَظِ اللهَ وَالمَاكَ وَاللهَ اللهَ عَلَى اللهِ فِي الرَّخَاءِ يَعُرِفُكَ فِي الشِّدَةِ وَالْعَلَمُ أَنَّ النَّعُورُ مَا أَحْطَالِكَ لَمُ يَكُنُ لِيُصُومِ وَا اللهَ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهَ اللهُ وَاللهُ وَالْمُعَلَى وَاللهُ وَالله

'' حضرت ابوالعباس عبدالله بن عباس رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ ایک دن میں نبی کریم علیقہ کے پیچھے چل رہا تھا تو آپ میں آپ نبی کریم علیقہ نے فرمایا'' اے بچے! میں تہہیں چند با تیں سکھا تا ہوں' اللہ کا دھیان رکھؤ وہ تہباری حفاظت کرے گا۔ اللہ کو یاد رکھوتو تم اسے اپنے سامنے پاؤ گئے جب بھی سوال کرنے جب مدد کی ضرورت ہوتو اللہ کرنے کی نوبت آئے تو اللہ بی سے سوال کرن جب مدد کی ضرورت ہوتو اللہ بی سے مدد مانگواور یہ بات اچھی طرح ذبن نشین کرلو کہ آگر ساری اُمت اس

غرض سے جمع ہو جائے کہ تمہیں کوئی نفع بہنچائے تو وہ تمہیں اتنا ہی نفع بہنچا کتی ہے جمع ہو جائے کہ تمہیں کوئی نفع بہنچائے تا ہو جہتا اللہ نے ہو جائیں کہ تمہیں نقصان پہنچا سیس تقصان پہنچا سیس کے جتنا اللہ نے تمہارے لیے لکھ دیا ہے فیصلے لکھنے والے قلم اُٹھا لے گئے اور صحیفوں کی تحریری سوکھ چکی ہیں۔''

تر مذی کے علاوہ دوسری روایت میں بیالفاظ ہیں:

"الله كا دهيان ركھؤ تم اسے اپنے سامنے پاؤ گئ آرام وراحت كے زمانے ميں الله كا خوب دهيان ركھ گا اور يہ ميں الله كا خوب دهيان ركھ وہ تختی كے زمانے ميں تہارا دهيان ركھ گا اور يہ بات اچھی طرح جان لوكہ جومصيبت تم ہے مل گئ ہے وہ تم تك پہنچنے والی ہی نہيں تھی اور يہ بات نہ تھی اور جومصيبت تم پر آئی ہے وہ تم ہے لئے والی ہی نہيں تھی اور يہ بات اچھی طرح سمج لوكه مد دصرے وابسة ہے اور كشادگ تكليف كے ساتھ ہے اور سمجی يقين ركھوكہ ہرمشكل كے ساتھ آسانی ہے۔ "

### تشریخ:

حضرت عبداللہ بن عباسٌ نبی کریم علی اللہ کے چھازاد بھائی اور نہایت ذبین اور دانا تھے ایسے علی اور نہایت فران اللہ بن عباسٌ نبی کریم علی اللہ انہیں دین کی سمجھ عطا کر اور تاویل (تفییر) کی تعلیم عطا کر''ای طرح انہیں حکمت عطا ہونے کی دعا کی تھی۔ یہ انہیں دعاؤں کا نتیجہ ہے کہ وہ اُمتِ محمد یہ کے بڑے علاء میں سے ہیں اور قرآن مجید کے بڑے مفسروں میں ان کا شار ہوتا ہے عمر میں چھوٹا ہونے کے باو جود انہیں لائق سمجھ کرآ پ نے یہ وصیتیں فرمائی ہیں ۔ یہ نصائح تھوڑی ہی تشریح کے ساتھ علیحہ ہیان کی جاتی ہیں:

(۱) الله کا دھیان رکھو وہ تنہاری حفاظت کرے گا سے باہنے پاؤ گے' یعنی اللہ کے حکم کا خیال رکھیں' اس نے جن باتوں کے کرنے کا حکم دیا ہے وہ کرتے رہیں اور جن کا موں سے اس نے روکا ہے' ان سے رُک جا کیں' جب بندہ اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق زندگی گزارتا ہے تو اللہ تعالیٰ دونوں جہانوں کی پریشانیوں' مصیبتوں اور آفتوں سے اے محفوظ رکھتا ہے' جو شخص اللہ کا بن جائے تو ہر چیز اس کا لحاظ کرتی اور

خیال رکھتی ہے نیک اعمال کی برکت سے کتنی ہی مصبتیں ٹل جاتی ہیں اور بندہ قدم قدم پر اللہ تعالیٰ کی نیبی مددیا تا ہے۔

ججرتِ مدینہ کے سفر میں جب کافر آپ کو تلاش کرتے ہوئے قریب پہنچ گئے اور حضرت ابو کر گواس پر پریشانی لاحق ہوئی تو نبی کریم علیقی نے فرمایا:

لَا تُحْزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنًّا. (التوبه:٣٠)

''غم نه کریں اللہ ہمارے ساتھ ہے۔''

اس نوع کی کتنی ہی قرآنی آیات اور احادیثِ نبوی واضح کرتی ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے احکام کی بیروی کرنے ہیں۔ احکام کی بیروی کرنے کی بناء پر انسان سے مصبتیں ٹل جاتی ہیں۔

(۲) "جب سوال كرنے كى نوبت آئے تو اللہ ہى سے كرو۔"

د نیوی زندگی میں انسان کو کئی ضرور تیں اور حاجتیں پیش آتی رہتی ہیں ان حاجوں کی ہری دو قسمیں ہیں۔ ایک وہ ہیں جن کے وقوع پذیر ہونے میں ظاہری اسباب وسائل دخیل نہیں ہوتے اور انسانوں کے ہاتھوں پوری نہیں ہوتیں جیسے ہدایت کا حصول علم دین قرآن وسنت کا فہم' روحانی بیار یوں سے شفا' دنیا وآخرت کی مصیبتوں سے نجات' بارش اور فصلوں کی پیداوار وغیرہ۔ ان حاجوں کی برآری میں صرف اللہ تعالیٰ سے ہی سوال کرنااور اللہ کا درچھوڑ کرکسی اور در پرسوال نہیں ہونا چاہیے۔ "وَ اِیّاکَ نَسُتَعِیْنُ " میں ای قسم کی مدد اور سوال کرنا مراد ہے۔

دوسری وہ حاجتیں اور ضرورتیں ہیں جو ظاہری اسباب ووسائل سے انسانوں کے ہاتھوں ظاہر ہوتی ہیں انسان ایسے معاملات میں بھی اللہ تعالی سے سوال کرے گا البتہ سوال کرنے کا طریقہ یہ ہوگا کہ یا اللہ تعالی ! بندوں کے داوں کو زم کر انہیں انساف کرنے کی توفق عطا کر انہیں حقوق اداکرنے کی ہدایت کر انہیں میری حاجت برآ ری کا ذریعہ بنا دے اور مجھے ان کے شر سے محفوظ رکھ۔ اس طرح یہ مدد بھی اس باری تعالی سے طلب کی جائے گ

علمائے دین نے استمداد واستعانت حاصل کرنے کی دوقتمیں بیان کی ہیں: ایک استعانت بلا اسباب (اسباب ووسائل کے سوامد دطلب کرنا) جیسے او پر سوال کی پہلی قتم میں

بیان کیا گیا۔ ایسی مدد لینے کوشر بعت کی اصطلاح میں استعانت ما فوق الاسباب یعنی اسباب کو وسائل کے بغیر یا اسباب سے بٹ کر مدد چا بہنا ایسی مدد صرف اللہ سے بی مانگی جائے گی کیونکہ وہی ایسی مدد کرسکتا ہے۔"ایا سے اور دوسرا کوئی اس نوع میں مدن بیس کرسکتا ہے۔"ایا سے نست عین کن میں یہی مدد مراد ہے۔ دوسری قتم استعانت تحت الاسباب جس میں ظاہری اور مادی ذرائع کام آتے ہیں اور ان کے ماتحت کام سرانجام دیتے ہیں جیسے کی سے مالی اور مادی مدد طلب کرنا اور مدد مانگنا بالکل جائز ہے اس سے ایمان تو حید تقوی اور تو کل میں کوئی فرق نہیں آتا۔

(۳) ''اور په بات اچھی طرح ذبن نشین کرلو .....تح برین بُو کھ چکی ہیں۔''

اس نصیحت میں دو باتیں مومن کو ذہن نشین کرائی گئی ہیں ایک اللہ پر تو کل اور دوسر کی تقدیر \_حضورِ اکرم علی نے فر مایا کہ کا نات کو چلانے میں مخلوق کو کسی بات کا اختیار نہیں ہے مخارِ کل صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے اس کے فیصلے کو کوئی بدل نہیں سکتا 'نہ اس کی کھی ہوئی تقدیر کو کئی تبدیل کر سکتا ہے اور نہ ہی اس میں پھیر گھیر کر سکتا ہے نہ اس کی عطا کوئی روک سکتا ہے اور نہ ہی اس میں ہوگا ۔قلم اُٹھ اور نہ ہی اس کی بھیجی ہوئی مصیبت کو ٹال سکتا ہے جو پچھاس نے لکھا ہے وہی ہوگا ۔قلم اُٹھ لیے گئے اور صحفے لیب دیے گئے کا مفہوم ہے ہے کہ تقدیر مبرم (اُٹل) میں کوئی تبدیلی نہیں ہوگئی۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

مَ آصَابَ مِنْ مُصِيْبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي اَنْفُسِكُمْ إِلاَّ فِي حَتْبٍ مِنْ قَبْلِ اَنْ نَنْبُرَاهَا إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرٌ. (الحديد ٢٢:٥٥)

"كوئى مصيبت اليئ نهيں ہے جوز مين ميں يا تنہارے اپننس پر نازل ہوتی ہواور ہم نے اس كو پيدا كرنے سے پہلے ايك كتاب (نوشتہ تقدير) ميں لكھ نہ ركھا ہؤاييا كرنا اللہ كے ليے بہت آسان ہے۔"

اور دوسرے مقام پرارشاد ہے:

مَا يَفُتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِنُ رَّحُمَةٍ فَلاَ مُمُسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكُ فَلاَ مُرُسِكُ فَلاَ مُرُسِلَ لَهُ مِنُ بَعُدِهِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ. (ناطر٢:٣٥)
"الله جم رحمت كا بهى دروازه لوگول كيكول دئ اسكوئى روكة والا

نہیں اور جے وہ بند کر دے اے اللہ کے بعد پھر کوئی دوسرا کھولنے والانہیں' وہ زبر دست اور حکیم ہے۔''

اس سلسلے میں مزید آمدہ آیات سورہ پونس ۱۰۱ اور ۱۰غور سے پڑھیں۔

تعجب کی بات یہ ہے کہ اللہ اور رسول علیہ کی واضح ہدایت موجود ہونے کے باوجود ہزاروں کا ہوں مسلمان تقدیر پر ایمان رکھتے ہوئے قبروں درگاہوں کھگ پیروں فقیروں اور آستانوں کے دروں پر فھوکریں کھاتے رہتے ہیں ان سے اپنی مرادیں مانگتے ہیں اور شرک میں مبتلا ہوکر اپناایمان کمزور کرتے رہتے ہیں۔افسوس صدافسوں!

(٣) آرام وراحت كے زمانے ميں .....تمہارا دھيان ركھے گا۔"

نی کریم میلیسی نے کامل مومن کی ایک اہم صفت ہے بتائی کہ مومن کا تنگی وفراخی وُکھ وسکھ رہنے وراحت اور خوشی وغی میں اللہ تعالی سے تعلق کیساں ہوتا ہے اس کی زندگی میں اعتدال و کیسا نیت ہوتی ہے ایسانہیں کہ وُکھ اور تکلیف میں تو اللہ تعالیٰ کوخوب گر گر اکر اور آہ وزاری کے ساتھ پکارے۔ نیکیوں عبادتوں اوراد وظا کف میں پوری طرح محو ہو جائے اور فراخی و کشادگی ہوتھن ودولت آل واولا داور عہدے ومر ہے کی دولت مل جائے تو خدا کو نصل دے ایسا طرزِ عمل مومن کا تو نہیں ہوسکتا البتہ منافقین اور دنیا پرستوں کا ہوسکتا ہے۔ مسلمان ہر وقت اور ہر حال میں اللہ کا بندہ ہے اور اپناتعلق اپنے رب سے عبادت و محبت میں کیساں رکھتا ہے بندہ جب آ رام وراحت کے وقت میں اللہ تعالیٰ کو یاد رکھتا ہے اور اس سے دعا میں مانگتا ہے تو وہ قبول ہوتی اور اس سے دعا میں مانگتا ہے تو وہ قبول ہوتی ہو تی میں بانگتا ہے تو وہ قبول ہوتی ہو تا میں مانگتا ہے تو وہ قبول ہوتی ہے۔ نی میں اللہ تعالیٰ کو بایا:

مَنُ سَرَّهُ أَنُ يَسُتَجِيبَ اللهُ لَهُ عِنْدَ الشَّدَائِدِ فَلْيَكْثِرُ الدُّعَآء فِي الرِّخَاءِ. (رَدَى)

''جے اس بات سے خوثی ہو کہ تنگی اور بختی کے وقت اللہ تعالیٰ اس کی دعا قبول کرے تاہد تعالیٰ اس کی دعا قبول کرے ن کرے تو اسے چاہیے کہ فراخی کے دنوں میں کثرت سے دعا کرے۔'' شاعر نے اس کیفیت کو کیا خوب بیان کیا ہے۔ ظفر آ دی اس کونہ جانیئے گا ہووہ کیسا ہی صاحب فہم وذکا ۔ جے عیش میں یادِ خدا ندر ہی جے طیش میں خوفِ خدا ندر ہا ''اوریہ بات اچھی طرح جان لو۔۔۔۔۔وہتم سے ٹلنے والی ہی نہ تھی''

انسان کواس دنیاوی زندگی میں بار با نفع اور نقصان سے واسط سابقہ پیش آتا ہے کتنے ہی مواقع ایسے آتے ہیں جن میں آوی سمجھتا ہے کہ یہ نعمت ملنے والی ہے لیکن مل نہیں پاقی اور انسان اس سے محروم رہ جاتا ہے۔ بھی انسان مصیبت اور نقصان سے بیخے کی بڑی کوشش کرتا ہے لیکن نیج نہیں سکتا بلکہ اس میں مبتلا ہو کر رہتا ہے۔ عام طور پر ان دونوں مالتوں میں پریشان ہوتا ہے افسوس اور دُکھ میں گھر جاتا ہے نیشیانی اور افسوس کرے گئی ہی وہنی اور جسمانی بیار بول میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ بی رحمت علیقی نے ایسے موقع پر مسلمان کو دیمنی اور جسمانی بیٹی آمدہ معاطے کو دیکھنے کی تلقین فرمائی ہے اس حقیقت کواس طرح بیان فرمان :

قَلُ لَنُ يُصِيبُنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَوْلَنَا وَعَلَى اللهِ فَلَيَتَوَكَّلِ اللهِ فَلَيَتَوَكَّلِ اللهُ فِلْيَتَوَكَّلِ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهِ فِلْيَتَوَكِّلِ المُؤْمِنُونَ. (التوبه:۵۱)

"آپان سے کہیے ہمیں ہرگز کوئی بُرائی یا بھلائی نہیں پہنچی مگر وہ جواللہ نے ہمارے لیے لکھ دی ہے وہی ہمارا مولیٰ ہے اور مومنوں کو اس پر بھروسہ کرنا چاہے۔"

آئے ہم زندگی کے کتنے ہی مسائل' معاملات' مشاکل ومصائب میں گھرے ہوئے ہیں اور پچھ تہذیب جدید کے واردات وعوارض ہیں جن میں جگڑے ہیں' جن کی وجہ سے اور ذہنی' جسمانی اور نفسیاتی امراض میں مبتلا ہورہے ہیں۔ بیتمام با تیں تقدیر پر ایمان مضبوط کرنے اور آپ علیہ کے ان ارشادات کو پیش نظر رکھنے سے دُور ہوسکتی ہیں۔

(١) "نيه بات الحجي طرح سمجهاو كدنفرت صبر سے وابسة ہے۔"

انسان تکلیف مسیبت اورمشکل کے وقت صبر اختیار کرے۔ ارشادِ باری تعالی ہے: يَّنَا يُهُمَا الَّذِيْنَ امْنُوا اسْتَعِيْنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلْوَةِ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِيْنَ. (البقره:۲۰ ۱۵۳)

''ایمان والون!صبراورنمازے مدد حاصل کرو۔ بے شک الله صبر کرنے والوں کر اتمہ سے''

شریعتِ مطہرہ میں صبر کے معنی مفہوم اور دائرہ وسیع ہے۔ صبر کے لفظی معنی ہیں جم جانا' ٹک جانااور ثابت قدم رہنا۔ شرعی معنی کے لحاظ ہے صبر کی تین اقسام ہیں

(الف)الله كي اطاعت وعبادت يرقائم رہنا۔

(ب) الله کی نافرمانی اور گناہوں سے بچنا اور اس پر آخروفت تک قائم رہنا۔ (ج) مصیت کےوفت جزع فزع نہ کرنا۔

ان تینوں قسموں کے لحاظ سے صبر کرنا شرعی اور کامل صبر ہے۔

(2) ''اور کشادگی تکلیف کے ساتھ ہے اور بیہ بھی یقین رکھو کہ ہر مشکل کے ساتھ آسانی سے''

اس دنیا کی زندگی میں و کھ سکھ اور رنج وراحت ساتھ ساتھ ہیں' و کھ کے بعد سکھ اور رنج کے بعد سکھ اور رنج کے بعد سکھ اور رنج کے بعد راحت آتے ہی رہتے ہیں' انسان کے لیے اسلام نے و کھ اور سکھ کا ایک پہلویہ بیان کیا ہے کہ اللہ تعالی اپنے بندوں کوشکی وفراخی' بدحالی اور خوشحالی' تو گری وفقیری' موت وحیات اور بیاریوں اور جنگوں سے آزما تا ہے (ملاحظہ ہوسور و بقرہ آیات ۱۵۵ کا ۱۹ سور و الفجر آیات ۱۵۵ کا اور البقرہ ۱۳۳۳) لہذا مسلمان کو جاسے کہ ہرشکی وفراخی کو اپنے لیے خدائی آزمائش سمجھے اور اس سے کامیابی سے پار ہونے کی کوشش کرے۔

دوسری اہم بات بیفر مائی گئی کہ مومن تنگی و تکلیف میں مایوں ودل شکستہ ہو کراور ناامید بن کر نہ بیٹھ جائے لیکن اللہ پر امید رکھ کر اس سے نکلنے کے لیے مسلسل محنت ومشقت اور کوشش کرتا رہے۔ سورۂ الم نشرح کے مضمون پر غور کرے تو معلوم ہوگا گہ آخر کار آسانی وفراخی آئے گی اورایک دن تنگی ضرور دُور ہوگی۔

#### حدیث نمبر 20

## نثرم وحياء

عَنُ أَبِى مَسْعُودٍ عَقَبَهَ بَنِ عَمُر وِ الْأَنْصَارِيِ الْبَدُرِيِ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ وَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ : إِنَّ مِمَّا أَدُرَكَ النَّاسُ مِنُ كَلاَمِ اللهُ عَنَهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهِ : إِنَّ مِمَّا أَدُرَكَ النَّاسُ مِنُ كَلاَمِ النَّبُوّةِ اللهُ وَلَى : إِذَا لَمُ تَسْتَحِى فَاصْنَعُ مَا شِئْتَ. (رواه ابخاری) ''معزت ابو معود عقبه بن عمروانصاری بدری صحابی بین روایت کرتے بیل که رسول الله عَلِی فی نے فرمایا '' بیچیلی نبوت کی باتوں میں سے جو با تیں لوگوں تک بینی کی بین ان میں سے ایک یہ ہے کہ جب تم میں شرم ہی نہ رہے تو جو چاہو کرتے پھرو۔''

### تشريخ:

حیاء انسان کا وہ فطری وصف ہے جو ہر انسان میں پیدائش اور طبعی طور پر موجود ہوتا ہے جس سے اس کی کتنی ہی روحانی' اخلاقی اور معاشرتی بچلائیوں میں اضافہ ہوتا ہے اور عفت و پاک دامنی اس کی وجہ سے باقی رہتی ہے' سخاوت و فیاضی کی صفت پیدا ہوتی ہے اور باہمی رواداری اور مروت ای کی وجہ سے باقی رہتی ہے۔

اگرچہ ہرانسان فطری طور پر حیاء کے زیور ت آ راستہ ہوتا ہے لیکن جس معاشرے میں وہ رہتا ہے اور اس میں حیاء کی جواقد ار ہوتی ہے اس کے مطابق میصفت گفتی بڑھتی ہے ، جہاں اس وصف کا چرچا اور چلن ہو وہاں پر سے بڑھتی ہے اور جہاں بے حیائی اور بے شرمی عام ہوتو وہاں کے لوگ اس سے آ ہستہ آ ہستہ محروم ہوجاتے ہیں اور انسانی فطرت سے کم ہو کر آخر کارمحو ہو جاتی ہے۔

حیا کی صفت تمام رسولوں اور نبیوں کی تعلیم میں شامل رہی ہے چنانچہ اس بات کا تذکرہ ندکورہ بالا حدیث میں آیا ہے اس طرح پنطلق تمام ادیان وغدا ہب میں پایا جاتا ہے جس سے انسانی زندگی میں اس کی اہمیت اور ضرورت محسوں ہوتی ہے۔

علماء نے حیاء کی کئی تعریفیں بیان کی میں' ان میں سے دو کا تذکرہ کیا جاتا ہے۔ امام راغب اصفہائی ککھتے ہیں:

"حیاء وہ وصف ہے جس کی وجہ سے بُرا کام کرنے سے نفس میں تنگی محسوس ہوتی ہے۔"

جمہورعلاء کے ہاں'' حیاء وہ خلق ہے جو انسان کو نیکی کرنے اور بُرائی سے رو کئے پر اُبھار تا ہے۔''

دین اسلام میں حیاء کی فطری صفت کو نہ صرف باقی رکھنے پر زور دیا گیا ہے بلکہ اس کے بڑھانے کا بھی مناسب بندوبست کیا گیا ہے جیسے نظریں بست رکھنا' بے حیائی کی باتیں نہ کرنا' بے حیائی کے کاموں سے کنارہ کئی کرنا' ستر نہ کھولنا حی کہ تنہائی اور غسل خانے میں بھی ضرورت سے زیادہ ستر نہ کھولنا' بیسب بندوبست اس لیے کیے گئے ہیں کہ حیاء کا جو ہر نہ صرف باقی رہے بلکہ بڑھتا رہے۔ حیاء کی ضد بے حیائی' بے شرمی اور فحاثی ہے جس سے قرآن وصدیث میں بڑی شدت سے روکا گیا ہے اور ایسے کاموں پر آخرت کی سزا وعذاب کے ساتھ دنیا میں بھی بھاری سزا میں رکھی گئی ہیں۔ اگر انسان سے بیصفت ختم ہو جائے تو کی عراقہ کی کر برقتم کی کرائی کرنا آسان ہو جاتا ہے یہی وجہ ہے کہ شیطان لعین نے سب سے پہلے آدم اور حواطیہا السلام سے ان کا لباس اُتر وایا لیکن ان میں فطری حیاء کا غلبہ تھا لہذا وہ جنت کے چوں سے اپنے جسم کو ڈھا بکنے لگے۔ حیاء اور اخلاق کے تعلق کے بارے میں مشہور کہاوت پول سے اپنے جسم کو ڈھا بکنے لگے۔ حیاء اور اخلاق کے تعلق کے بارے میں مشہور کہاوت ہوں ہونے ہور جو چا ہوکر تے رہو۔''

جس شخص میں میصفت ہواہے گھٹانے کی کوشش نہ کی جائے بلکہ اس کی ہمت افزائی کی جائے۔ایک مرتبہ رسول اللہ علیقہ کا ایک انصاری کے پاس سے گزر ہوا جوا پنے بھائی کو حیاء کم کرنے کے بارے میں سمجھار ہا تھا۔ آپ علیقہ نے فرمایا:

''اسے حیموڑ دو کیونکہ حیاءایمان کا حصہ ہے۔''

ايك اور حديث مين آيا ج: أ التحياء شُعبة فمن الإيمان.

''لعنی حیاءایمان کا حصہ ہے۔''

شریعت میں حیاء کا تصور بہت وسیع ہے یعنی انسان اللہ اور رسول اللہ علیہ سے حیاء کر کے ان کی نافر مانیوں اور بُر اسیوں سے بچے۔ تر مذی کی ایک حدیث میں ہے نبی رسول اللہ علیہ نے فرمایا:

''الله تعالیٰ سے حیاء کر وجبیا کہ حیاء کرنے کاحق ہے۔''

صحابہ کہتے ہیں کہ ہم نے عرض کیا''یارسول اللہ علیاتی ہم اللہ سے حیاء کرتے ہیں'' آپ علیہ نے فرمایا:

" فرصرف اتنانہیں ( یعنی زبان سے کہنا کافی نہیں ہے) لیکن اللہ تعالیٰ سے پوری طرح حیاء کرنا ہے ہے کہتم اپ سرکواور جو پچھاس میں ہے کان آ نکھاور زبان کی حفاظت کرواور پید اور جو پچھاس میں ہے اسے (حرام سے) بچاؤ اور موت اور فنا کو یادر کھو جو شخص آ خرت بنانا چاہتا ہے سو دنیا کی جندگی کے شماٹھ باٹھ کو چھوڑ دے ( تا کہ اس میں مشغول ہو کر اپنی ذمہ داریوں سے فافل نہ ہو ) اور آخرت کو دنیا پر ترجیح دے جس شخص نے ایسے کیا' اس نے اللہ سے حیاء کرنے کا حق ادا کیا۔ "

اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ حیاء کا دائرہ کتنا وسیع ہے البذا انسان کو ہر وقت خیال رکھنا چاہیے کہ کہیں مجھ سے اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی نہ ہواور کل قیامت کے دن میں ان کے سامنے کیے پیش ہوں گا اور کیا جواب دوں گا۔ تاہم انسان کو دعوت وہلیخ 'پندونھیحت' رشد وہدایت' تعلیم وتربیت اور نیکی کا حکم کرنے اور بُرائی سے رو کئے میں شرم کرنے سے نقصان ہوگا لہذا ایسے موقع پرحق بات کہنے حق بتانے 'کوچھے اور سوال کرنے میں عار اور شرم محسوس نہیں کرنی چاہیے جیسے ایک حدیث میں آیا ہے:

نِعُمَ النِّسَاءُ نِسَاءَ الْآنُصَارِ لَمُ يَكُنُ يَمُنَعُهُنَّ الْحَيَاءُ اَنُ يَتَفَقَّهُنَ فِي اللَّيْنِ. (مُلمِثْرِيْف) اللَّيْنِ. (مُلمِثْرِيْف)

"انصاری عورتیں کیسی اچھی میں کہ انہیں دین کھنے اور سمجھنے سے حیاء نہیں اور تھے۔

مطلب یہ ہے کہ نیکی کا کام کرتے ہوئے آدمی کو جھجک نہ ہونا چاہے کیونکہ کسی کو بُرانی سے روکنا اور حق بات کہنے میں شرم کرنا حیا نہیں ہے بلکہ بزدلی اور ڈر پوکی ہے۔

الغرض حياء كى وصف مين خير و بھلائى ہے وونوں جہانوں كے سردار علي في في مايا:

ٱلْحَيَاءُ لَا يَأْتِي إِلَّابِحَيْرِ. (بخارى كتاب الادب باب الحياء)

"لعنی حیاء سے تو بھلائی ہی آتی ہے۔"

اورایک دوسری حدیث میں ہے:

" برایک دین کا ایک خلق ہوتا ہے اور اسلام کا خاص خلق حیاء ہے۔"

لہٰذا ہرایک مسلمان کو جا ہے کہ اپنے اندر حیاء کی صفت پیدا کرے اور اسے بڑھا تا رہے تا کہ کامل مومن بن جائے۔

#### استقامت

عَنُ أَبِى عَمُووٍ (وَقِيُلَ أَبِى عَمُوةَ) سُفَيَانَ بُنِ عَبُدِ اللهِ رَضِى اللهٰ عَنُهُ أَحَدًا اللهِ رَضِى اللهٰ عَنُهُ أَحَدًا اللهِ وَلُولَ اللهِ قُلُ لِي فِى الْإِسُلامِ قَوْلاً لا أَسُأَلُ عَنُهُ أَحَدًا عَيْرَكَ وَقَلْ اللهِ قُلُ لِي فِى الْإِسُلامِ قَوْلاً لا أَسُأَلُ عَنُهُ أَحَدًا عَيْرَكَ وَقَلَ اللهُ عَلَيْهِ فُمَّ اسْتَقِمُ. (رواه ملم) " حَمْرت ابوعم وسفيان بن عبدالله عروايت به كمين نے رسول الله عقالة عمرات به عرض كيا "الله كرسول"! مجمل اسلام كے بارے مين ايك الى بات بتا و يجي جس كے بعد آپ عقالة كے علاوہ اوركى سے مجمل سوال كرنے كى ضرورت ندر بے "آپ عقالة نے فرمایا: ضرورت ندر ہے "آپ عقالة نے فرمایا:

م ہوا شک باللہ (یں اللہ پر ایمان لایا) پہرا مدھ ہے

### تشريح:

استقامت کالفظ قیام اورقوم سے نکاا ہے جس کے لفظی معنی ہیں سیدھار ہنا یا سیدھا چلنا اور اصطلاحی اور شرع معنی ہیں'' دین کے احکام پر تمام زندگی ثابت قدم رہنا۔'' سی حدیث ان احادیث میں سے ایک ہے جو جوامع الکلم ہیں یعنی جن کے تھوڑ ہے سے الفاظ ہیں لیکن جامع اور وسیع معنی بیان کیے گئے ہیں۔

استقامت کا کلمہ قر آن مجید میں دس مرتبہ آیا ہے اور جہاں بھی آیا ہے اس معنی میں آیا ہے کہاپی بات پر قائم رہواور اپنے عہد واقر ار سے روگر دانی نہ کرو۔

ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

إِنَّمَآ اِللَّهُكُمُ اللَّهُ وَاحِدٌ فَاسْتَقِينُمُوا الِّيَهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ. (م الجدو٢:٣)

''تمہارا معبود ایک اللہ ہی ہے سواس کی طرف سیدھے رہواور اس سے مغفرت طلب کرو''

یعنی مومن کی عبادات ای ایک ذات کے لیے ہوں اور اُس کا رُخ اس کی طرف ہو اور اُس کا رُخ اس کی طرف ہو اور کسی حال میں بھی اس سے اپنا رُخ بدل کر ادھراُدھر نہ ہو جائے ایک دوسری آیت میں اللہ تعالیٰ آپ علیہ اور آپ کے ساتھیوں کو حکم دیتے میں:

فَاسُتَقِمُ كَمَا أُمِرُتَ وَمَنُ تَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطُعُوُا ﴿ إِنَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ بَصِيْرٌ. (هوداا:١١١)

''پی اے نبی ہم اور تمہارے وہ ساتھی جو (کفر و بغاوت سے ایمان واطاعت کی طرف) بلیٹ آئے ہیں ٹھیک ٹھیک راہِ راست پر ثابت قدم رہو جسیا کہ متہیں تھم دیا گیا ہے اور بندگی کی حد سے تجاوز نہ کرؤ جو کچھتم کر رہے ہواس پر تمہارارب نگاہ رکھتا ہے۔''

حقیقت سے ہے کہ دنیاو آخرت کی کامیا بی 'بےخوفی اور بے عمی ان شخصوں کے لیے ہے جواستقامت اختیار کر کے دین پر قائم رہیں۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

إِنَّ الَّذِيُـنَ قَـالُـوُا رَبُّـنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلاَ خَوُف ' عَـلَيُهِمُ وَلاَهُمُ يَحُزَنُونَ. (الاحماف١٣:١٣)

'' بے شک جن لوگوں نے کہا کہ اللہ ہی ہمارا پروردگار ہے پھر اس پر جم گئے ان کے لیے کوئی ڈرنہیں ہے اور نہ وغمگین ہوں گے۔''

نی کریم علی ہے نے زیر مطالعہ حدیث کے دوکلموں میں سائل کے جواب میں اسلام اور ایمان کے تمام مفہوم و معنی سمیٹ دیئے ہیں۔ آپ علی ہے نے فرمایا کہ اپنے ایمان کو زبان پر اور دل میں تازہ رکھواور جن کاموں کے کرنے سے اللہ نے تھم دیا ہے ان پڑمل کرواور جن باتوں سے ردکا ہے ان سے زک جاؤ اور مرتے دَم تک ان پر قائم رہو۔

استقامت کے معنی اور مفہوم پر حضور علیہ اور صحابہ کرائے سے جو روایتیں مذکورہ ہیں' ان میں سے چندایک درج کی جاتی ہیں۔

حضرت انس سے روایت ہے کہ نبی کریم عظیم نے فر مایا:

'' کتنے بی لوگوں نے اللہ کواپنارب کہالیکن پھر پچھان میں کافر ہوگئے ثابت قدم وہ ہے جواس پر قائم رہے۔'' (نسائی ابن جریز)

حضرت ابوبكر في استقامت كى تشريح اس طرح كى ہے:

''ایمان لانے کے بغداللہ کے ساتھ کسی کوشریک نہیں کیا اور اس کے علاوہ کسی اور معبود کی طرف متوجہ نہیں ہوئے۔'' (ابن جریر)

حضرت عمر ف ایک مرتبه منبر رحم السجده کی آیت ۳۰ تلاوت کی اور فرمایا:

"فدا کی قتم! استقامت اختیار کرنے والے وہ بیں جو الله کی اطاعت پر مضبوطی کے ساتھ قائم ہوگئے اور لومڑیوں کی طرح إدهر أدهر دوڑتے نه پھرے۔" (ابن جریطری)

حضرت عثمانٌ نے فرمایا:

"استقامت اختیار کرنے کا مطلب یہ ہے کہ سلمان اپنی عمل کو اللہ کے لیے خاص کرے۔"

حضرت علیؓ نے فر مایا:

"استقامت الله ك عائد كرده فرائض كوفرمان بردارى ك ساته ادا كرتا - "

استقامت کاکلم کہ کہنے میں تو آسان ہے لیکن عمل کرنے میں کافی مشکل ہے۔حضرت ابن عباس کہتے میں کافی مشکل محسوس ہوئی ور عباس کہتے میں کرسول اللہ علیقہ پر پورے نزول قرآن میں جوآیت مشکل محسوس ہوئی وورفاسُتِقُم حَمَا اُمِرُتَ عَلَی مُسَالِ عَلَی اللہ عَلی اللّٰ الل

'' مجھے سور ہُ ھود اور اس جیسی دوسری سورتوں نے بوڑ ھا کر دیا۔''

حضرت ابوالقاسم قشيريٌ كہتے ہيں:

''استقامت وہ درجہ ہے جس کی بناء پرتمام اعمال کمال کے درجے پر پہنچتے ہیں اور تمام بھلائیاں حاصل ہوتی ہیں جو شخص اپنی کوشش میں ثابت قدم نہیں ہے تو اس کی کوشش ہے کار جائے گی اور وہ ناکام ہوگا۔ پہلی اُمتوں کے جو واقعات واحوال قرآن وحدیث میں بیان ہوئے میں اور اس اُمت کے لیے نمونے كِ طور يردية كئ مين ان ميس سے ايك يہ ہے:

''حضرت خباب بن ارت کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم نے نبی علی سے اپنی مصیبتوں کا حال بیان کیا اور دعا کے لیے التجا کی چونکہ یہ بھی ایک قتم کی جلد بازی اور بے صبری تھی اس لیے آپ علی ہے نے فرمایا''تم سے پہلی اُمتوں میں ایسے لوگ بھی گزرے ہیں کہ انہیں زمین میں دفن کر کے اوپر سے آرے چلا کے دونیم کیا جاتا تھا لیکن یہ عذاب انہیں دین سے ہٹا نہیں سکتا تھا اور لو ہے کی مشکلیوں سے ان کا گوشت ہڈیوں سے چھیلا اور کھر جا جاتا تھا لیکن یہ انہیں مدین سے ہٹا نہیں سکتا تھا۔' (بخاری)

رسول التدعیق کی ای تعلیم کا صحابہ کرام پر جواثر ہوا اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ صحابہ کرام پر بڑی مقیبتیں آئیں' سخت ابتلاء آز مائش میں گرفتار ہوئے' طرح طرح کی تکالیف میں مبتلا ہوئے لیکن ذرہ برابر ایمان واسلام سے پیچھے نہیں ہے اور رہتی دنیا تک اسلامی تاریخ میں استقامت کی روشن مثالیں اور اعلیٰ نمونے قائم کر گئے۔ یہ مثالیں قائم کرنے میں خباب بن ارت ، بلال بن ارلی ربائے ، معصب بن عمیر اور زیڈوغیرہ پیش پیش ہیں۔

استقامت کی بڑی دوشمیں ہیں ایک ایمان وعقیدے کی استقامت اور دوسری عمل کی استقامت اور دوسری عمل کی استقامت اس کا دوسرا نام مداومت اعمال یعنی اعمال کو پابندی سے مستقل طور پر ادا کرنا ہے جس نیکی کے کام کو اختیار کیا جائے اس پر آخری وقت تک قائم رہا جائے اور ہر حال میں ادائیگی کی جائے اور بیانداز نہ ہو کہ بھی تو جوش میں آ کر بہت عمل کر لیا ساری رات جاگ لیے شب بیداریاں کرلیں اور پھر جب ست ہوئے تو فرائض تک ترک کر دیئے۔ اُم المونین عائشہ صدیقہ ہے کی نے بوچھا کہ 'رسول اللہ علیہ کا سب سے زیادہ پہندیدہ عمل کون ساتھا؟' تو انہوں نے فرمایا''وہ نیکی جس کو ہمیشہ پابندی سے ادا کیا جائے۔''

اس طرح ني عليك في فرمايا:

''الله کے نزدیک سب سے بہترعمل وہ ہے جمعے ہمیشہ کیا جائے اگر چہ وہ تھوڑا ہی کیوں نہ ہو۔''

آج ہمارے معاشرے میں استقامت (ثابت قدمی) اختیار کرنے کی سخت ضرورت

ہاں لیے کہ دین ودنیا کی ترقی کے لیے بیصفت بنیادی حیثیت رکھتی ہے۔ دین تعلیم ہو کہ د نیاوی' کاروبار ہو کہ نوکری' صنعت ہو کہ حرفت' سیاست ہو کہ معاشرت۔الغرض جو بھی معاملہ ہواس میں کامیابی اس وقت ہوگی جب اس کی پخیل تک اور مقصد حاصل کرنے تک استقامت اختیار کی جائے۔

الله تبارک وتعالیٰ استقامت کی صفت ہر مسلمان میں پیدا کرے اور اس کے ثمرات واثرات سے نوازے۔ (آمین)

# فرائض کی یا بندی

عَنُ أَبِى عَبُدِ اللهِ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللهِ الْأَنْصَارِيّ رَضِى اللهُ عَنهُمَا "أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَيْلَةَ فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَيْتُ الْمَكْتُوبَاتِ وَحُل سَأَل رَسُولَ اللهِ عَيْلَةَ فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَيْتُ الْمَكْتُوبَاتِ وَصُمْتُ الْحَرَامَ وَلَمُ أَذِهُ عَلَى وَصُمْتُ الْحَرَامَ وَلَمُ أَذِهُ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا أَهُ خُلُ الْجَنَةَ الْحَلالَ وَحَرَّمُتُ الْحَلالَ : نَعَمُ " رَوَاهُ مُسُلِمُ وَمَعُنى ذَلِكَ شَيْئًا أَهُ مُسُلِمُ وَمَعُنى حَرَّمُتُ الْحَلالَ: فَعَلْتُهُ مُعَتَقِدًا حَرَّمُ اللهُ الْحَلالَ: فَعَلْتُهُ مُعَتَقِدًا حَلَّهُ اللهُ الْحَلالَ: فَعَلْتُهُ مُعَتَقِدًا حَلَمُ اللهُ الْحَلالَ: فَعَلْتُهُ مُعَتَقِدًا

'' حضرت ابوعبداللہ جابر انصاریؓ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ علیہ اللہ سے سوال کرتے ہوئے عرض کیا '' بی فرما یئے اگر میں فرض نمازیں ادا کروں' رمضان کے روز ہے رکھوں' حلال کو حلال اور حرام مجھوں اور اس کے علاوہ اور کچھ نہ کروں تو کیا جنت میں داخل ہو جاؤں گا؟'' آپ علیہ نے فرمایا'' جی باں!''

امام نوویؓ کہتے ہیں''حرام کوحرام سمجھنے کے معنی ہیں اس سے اجتناب کرنا اور حلال کو حلال قرار دینے سے مراد ہے'اسے حلال سمجھتے ہوئے استعمال کرنا۔''

شار حین حدیث نے لکھا ہے کہ بیسوال پوچھے والے نعمان بن قوقل تھے۔ شیخ ابوعمرو بن صلاح کے میں کہ سائل کے سوال سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس نے حرام کوحرام بمجھنے اور اس سے اجتناب کرنے کا ارادہ ظاہر کیا تھا اور حلال چیز کو حلال قرار دینے اور ایسا اعتقاد رکھنے کا ارادہ واضح کیا تھا۔ درحقیقت ایک مومن کا بھی نقطہ نگاہ اور ذہنی واعتقادی رجحان ہونا چاہیے کہ جو چیز اللہ تعالیٰ اور اس کے رسولِ اکرم علیات نے حرام کر دی ہے وہ حرام ہی رہے گی اور میں اس کے قریب بھی نہیں چھکوں گا اور جس چیز کو انہوں نے حلال کیا ہے اسے حرام کرنے کاحق نہیں ہے۔ قریان مجید میں اللہ تعالیٰ نے اس بات کو اس طرح بیان فرمایا ہے:

ُولاً تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هٰذَا حَلَلْ وَهٰذَا حَرَامٌ لِتَفُتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفُتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَايُفُلِحُونَ. (الخل١١٢:١١)

''اوریہ جوتمہاری زبانیں جھوٹے احکام لگایا کرتی ہیں کہ یہ چیز حلال ہے اور وہ حرام ہے تو اس طرح کے حکم لگا کر اللہ پر جھوٹ نہ باندھو جولوگ اللہ پر جھوٹے افتراء باندھتے ہیں' وہ ہرگز فلاح نہیں پایا کرتے۔''

یہ آ بت کریمہ واضح کرتی ہے کہ اللہ کے سواکسی دوسرے کو حرام وطال کا فیصلہ کرنے کا حق نہیں ہے۔ دوسر اجو شخص بھی جائز دنجو نہیں ہے۔ دوسر الفاظ میں قانون ساز صرف اللہ تعالی ہے۔ دوسر اجو شخص بھی جائز ونہ جائز اور حرام وحلال کا فیصلہ کرنے کی جرائت کرے گا سواینے حدسے تجاوز کرنے والا ہوگا، نیمن آرکوئی شخص قانون الہی کو سند مانے اور اس کے فرمانوں سے استنباط کرتے ہوئے وگا نے نکالے اور اس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے) یہ کہے کہ یہ چیز یا یہ کلام حلال وجائز ہوئے وہ حدود پار کرنے والانہیں ہوگا بلکہ انہی حدود کی وضاحت وتشریح کرنے والا

خود مختاری اور اپنی رائے سے حلال وحرام کرنے والے تعلی کو اللہ پر جھوٹ اور بہتان اس لیے کہا گیا ہے کہ جو شخص اس طرح کسی بات یا چیز کے بارے میں حلال وحرام کا حکم لگا تا ہے اس کا بیغطی دو حالتوں سے خالی نہیں ہے یا تو وہ اس بات کا دعویٰ کرتا ہے کہ جس چیز کو وہ خدائی کتاب کی سند کے بغیر حائز وناجائز کہدرہا ہے اسے اللہ نے جائز وناجائز کیا ہے یا اس کا بید دعویٰ ہے کہ اللہ نے حلال وحرام کرنے کے اختیار سے دست بردار ہوکر انسان کو اس کی زندگی کے بارے میں شریعت سازی نے لیے آزاد چھوڑ دیا ہے۔ ان میں

ہے جودعویٰ بھی وہ کرتا ہے وہ لاز ماحھوٹ اور اللہ پر بہتان ہے۔

انسانی عمل میں حرام وحلال کا دائرہ بہت وسیع ہے ان کا تعلق زندگی کے تمام معاملات سے ہے جا ہے ہے تعلق ہوں یا معیشت سے ہے جا جا ہے بیعقا کد کے متعلق ہوں یا عبادات سے معاشرت سے متعلق ہوں یا معیشت و تجارت سے تعلق رکھتے ہوں۔ مطلب یہ کہ زندگی میں قدم قدم پر مسلمان کے سامنے یہ بات آتی ہے کہ یہ کام حرام یا حلال ہے؟ اور اللّد اور اس کے رسول کا اس بارے میں کیا تھم ہے؟

نی کریم علی نے سائل کے جواب پر جنت میں داخل ہونے کے لیے کم از کم جوشرط بتائی وہ یہ ہے کہ مسلمان فرض نمازوں اور روزوں کا پابند ہو طلال وحرام کی پہچان اور تمیز رکھتا ہواور اس پڑ کمل پیرا ہو ایبا آ دمی جنت میں جائے گا۔ یہ معیار سامنے رکھ کر اپنے معاشرے پر نظر ڈالتے ہیں تو کئے مسلمان اس معیار پر پورے اُترتے ہیں اور کئے ایسے معاشرے پر نظر ڈالتے ہیں؟ پاکتانی معاشرے میں ایک اندازے کے مطابق 20 فیصد لوگ نمیز برکھنے والے تو ایر تی ہی تعداد روزہ داروں کی ہے پھر حرام وطلال کی تمیز رکھنے والے تو اس سے بھی کم ہیں اور طلال کھانے والے اور حرام سے بچنے والے تو اور ہی کم جبہ قرن اول یعنی نبی علیہ اور صحابہ کے دور میں شاید ہی ایسے لوگ ملتے ہوں جوفرائض ادانہ کرتے ہوں اور حرام وطلال میں تمیز نہ کرنے والے بھی آئے میں نمک کے برابر بھی شاید نہ ہوں۔ آج مسلمانوں میں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرموکدہ مستحبات وہ سلمانوں میں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرموکدہ مستحبات وہ سلمانوں میں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرموکدہ مستحبات وہ سلمانوں میں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرموکدہ مستحبات کے جو سنن غیرموکدہ اور حملے میں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرموکدہ کہ مستحبات کے جو اسلام میں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرموکدہ کی مستحبات کے جو اسلام میں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرموکدہ کی مستحبات کے جو سند کور کے میں نمیں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرموکدہ کیا کے میں ایک اور رجان کیا کیا کھیں ایک کیا کہ کور کے کا کھیں ایک کی کیا کہ کور کیا کی کور کیا کھی اس کیا کھیں ایک کیا کھی کے کور کیا کھی کی کی کی کور کیا کھی کے کور کیا کھی کی کیا کھی کی کور کیا کی کور کیا کی کور کیا کھی کیا کھی کور کیا کے کور کیں کیا کی کور کیا کیا کھی کی کور کیا کیا کہ کی کیا کی کور کیا کی کور کیا کی کور کیا کور کیا کیا کی کی کیا کی کور کیا کی کور کیا کیا کی کیا کیا کی کیا کی کور کیا کی کور کیا کیا کی کور کیا کی کور کی کیا کیا کیا کیا کی کور کیا کی کور کیا کیا کیا کیا کیا کی کور کیا کیا کی کور کیا کی کور کیا کور کیا کی کور کی کور کی کور کیا کی کور کی کور کی کور کیا کور کیا کور کی کور کی کور کی کور کی کور کی کور کیا کی کور کی کور کی کور ک

آج مسلمانوں میں ایک اور رجان جوزیادہ نظر آتا ہے وہ سنن غیرمؤکدہ مستبات مباحات اور مندوبات پرزور اور شدت سے ان کی ادائیگی کرنا جبکہ فرائض وواجبات اور سنن مؤکدہ سے خفلت پہلوتھی اور دُوری ہے۔ دین کی اہم اور بنیادی باتوں سے خفلت عدم ادائیگی اور لا پرواہی لیکن غیراہم باتوں پرشدت اختیار کرنا جو دینِ اسلام کی حقیقت مزاح اور فلفے کے مطابق نہیں ہے۔

### اسلام میں نوافل:

اسلام میں نوافل (نفل کی جمع )سنتیں اور مستحبات بھی اپنا مقام ومرتبہ اور وزن رکھتے ہیں۔ یہ بات قرآن مجید ٔ حدیث شریف اور اجماع اور تعامل اُمت سے واضح ہوتی ہے۔

الله اوراس کے رسول علی نے بیام مقرر کیے ہیں تو ضروران کے پیچھے کتنے ہی مقاصد اور فائدے ہیں۔ان میں سے چند ریہ ہیں:

(الف) ان کی ادائیگی عام طور پر فرضوں کے تتے اور پھیل کے لیے ہوتی ہے یعنی فرضوں کی ادائیگی میں جوکوتا ہی' کمی اور نقص رہتا ہے' وہ نفلوں اور سنتوں کے ادا کرنے سے پورا ہو جاتا ہے اور فرض مکمل ہو جاتا ہے۔

(ب) انسان سے جوچھوٹی بڑی خطائمیں غلطیاں اور بھول چوک ہو جاتی ہے ان کے لیے پیزائدعمل کفارے اور تلاقی کا سبب بن جاتے ہیں جیسے قرآن مجید میں ارشاد ہے: انَّ الْحَسَنَات مُذَهِبُنَ السَّيَّات. (ھودانہ ۱۱۳)

'' بے شک نیکیاں بُرائیوں کومٹادی ہیں۔''

- (ج) فرض سے زائد یہ عبادتیں مومن کے مرتبے اور درجات بڑھانے کا سبب بنتی ہیں اور ان کے ذریعے بندہ اعلیٰ درجات کو پہنچ جاتا ہے۔
  - - (ه) نوافل اورسنن تقرب الی الله (الله کے حضور قربت) کا وسله ہوتے ہیں۔ ایک مدید شعبر سمیں اور آئی ہی میں دنوافل کرنیں لعب میں میں

ایک حدیث میں یمی بات آئی ہے کہ بندہ نوافل کے ذریعے سے مجھ سے قریب ہوتا رہتا ہے یہاں تک کہاس کی پوری زندگی اللہ کی رضا کے مطابق بن جاتی ہے۔

(و) یہ حضورِ اکرم علی ہے محبت کرنے اور آپ کی شفاعت حاصل کرنے کا وسیلہ ہیں' مومن جس قدرسنت پر عمل کرے گا'اتنا ہی آپ علی ہے سے تعلق اور محبت بڑھتی جائے گی اگر کوئی شخص نوافل وسنن کی پابندی ترک کردے گا تو ان مذکورہ بالا تمام بھلائیوں اور نیکیوں سے محروم ہو جائے گا اور پھر آہت آہت فرضوں کا تارک بن جائے گا۔

یمی وجہ ہے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین اور تابعین حضرات اور دوسرے بزرگوں فرافل و منتیں اس طرح پابندی اور بیشگی ہے ادا کیے جس طرح فرائض ادا کیے بلکہ ریہ حضرات تو فرضوں' سنتوں اور نفلوں کے درمیان فرق بھی نہیں کرتے تھے۔ نبی علیہ نے سائل کے جواب میں نوافل اور سنن کا بیان نہیں فرمایا تاکہ سائل کو مسلہ معلوم ہو اور اسلام میں آسانی'

رخصت اور سہولت کا جو پہلو ہے سامنے آئے اور ان کا لازی نہ ہونا بھی معلوم ہو۔ نیز اسلام کا ابتدائی دورتھا جس میں لوگوں ہے آسانی سہولت اور بسر کا برتاؤ کرنا تھا تا کہ وہ لوگ اسلام سے نہ بدکیس اور اسے مشکل نہ سمجھیں۔حدیث سے وظلیں اور ناصحین کے لیے بھی رہنمائی ہے بیہ حفرات کس طرح لوگوں کو بشارت دیں اور اسلام کے بنیادی اعمال وفرائض کی پابندی پر آ مادہ کریں اور رغبت دلائیں۔

#### حدیث نمبر 23

# نیکیوں کے انبار

"حضرت ابوما لک حارث بن عاصم اشعریؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی اللہ اور الحمد للہ آ سان اور زمین کے درمیانی جھے کو جر دیتے ہیں' یا یہ فرمایا کہ''ان میں سے ہرایک کلمہ آ سان اور زمین کے درمیان کو جر دیتا ہے۔ نماز نور ہے' صدقہ ہر ہان ودلیل ہے' صبر روشی ہے اور قر آن تمہارے حق میں یا تمہارے خلاف ججت ہے۔ انسان کی صبح اس حالت میں ہوتی ہے کہ وہ این نفس کا سودا کرتا ہے بھر یا تو اسے آزاد کر الیتا ہے یا اسے ہلاک کر دیتا ہے۔''

## تشریخ:

میر صدیث بھی ان بنیادی احادیث میں سے ہے جن میں اسلام کی اصولی تعلیم بیان کی گئے ہے اس میں انسانی زندگی کے مختلف گوشوں سے واسطہ رکھنے والے کتنے ہی اسلامی

احکام کو بیان کیا گیا ہے۔ اس بناء پر امام نودیؒ نے اسے ایک جامع حدیث کی حثیت سے اپنی اربعین میں درج کیا ہے۔ اس حدیث کی مختصر تشریح بیان کی جاتی ہے۔

(۱) ''طبارت نصف ایمان ہے' طبارت کا کلمہ اسلامی اصطلاح میں بڑے وسیع معانی رکھتا ہے۔ دوسری کسی زبان میں کوئی ایسا کلمہ نہیں ہے جواس کے مفہوم کوادا کر سکے اس بناء پر علماء نے طبارت کے معنی کو عام رکھا ہے جیسے دل کی طبارت جان وجسم کی طبارت اور کیڑوں کی طبارت وغیرہ لعنی اعتقادات 'عبادات اور اعمال کوشرک' ریا اور اخلاقی بیماریوں اور کر ائیوں سے پاک رکھنا' طبارت کے باریہ میں امام غزائی فرماتے ہیں کہ دل کوشرک' کینے 'حسد' کھوٹ اور دغا وغیرہ دیگر تمام اخلاقی بیماریوں فرماتے ہیں کہ دل کوشرک کے مطابق شبادت کا کلمہ پڑھنے سے آ دھا ایمان حاصل ہوتا ہو جاتا ہے اور آ دھا ایمان دل کو اخلاقی بیماریوں سے پاک رکھنے سے حاصل ہوتا

بعض علاء نے لفظ ایمان ہے مرادنماز کی ہے جیسے ارشادِ باری ہے:

وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيْمَانَكُمُ. (القره ١٣٣:٢٥)

"اورالله تمهاري نمازي ضائع كرنے والانهيں ہے۔"

طبارت کا نماز میں بڑا حصہ ہے جیسے جسم عکداور کیڑوں کی طبارت فرض ہے۔

ببرحال طبارت كوعام معنی میں لیا جائے تا كداس كا دائرہ وسیع رہے كيونكد اسلام میں

طبارت کی بڑی اہمیت ہے۔ابتدائی وحی میں ارشاد ہے:

وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ وَالرُّجُزَ فَاهْجُرُ. (الدِّرْ٤٠٢٣)

''اورا پنالباس پاک رکھواور گندگی ( بتوں ) کوچھوڑ دو۔''

چنانچہ اسلام اینے پیروکاروں کو ذہنی جسمانی' اخلاقی' تمدنی' تہذیبی' معاشرتی اور روحانی ہرلحاظ سے یاک وصاف دیکھنا چاہتا ہے۔

(۲) ''الُحَمُدُ بِللهِ ( کہنا)میزان کوزمین اور آسان کے درمیان مجردیتاہے۔''

ان کلمات میں اللہ کی تو حید حمد اور ثنا کی ادائیگی اور شرک سے پاکیزگی بیان کی گئی ے۔ یہ کلمات جب شعور سمجھ ول کے یقین اور کیسوئی سے کہے جائیں گے تو بڑے اجروثواب کا سبب بنیں گے۔ قرآن وحدیث میں اعمال کے وزن کرنے اور تو لئے کا بیان متعدد مقامات پر آیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت کے دن اعمال کا وزن ہوگا اس وزن کی کیفیت کیا ہوگئ بیاللہ ہی جانتا ہے۔ تاہم سائنسی علوم نے بہت می غیرمحسوں چیزوں کا وزن بتایا ہے جیسے ہوا'اس دن تول میں یہ کلمات بہت وزنی ہوں گئے۔

یہ بات ذہن نشین رہے کہ جواحادیث عمل کی فضیلت ودرجات اور مقدار بیان کرتی ہیں اور مقدار گناتی ہیں اس سے علماء نے کثرت اور زیادتی مراد کی ہے۔ یہ تعداد یا مقدار ممثیل تقریبی کے طور بیان کی گئی ہے۔ نیز اس اجراور ثواب کے حق داروہ اشخاص ہوں گے جو اسلام کے بنیادی احکام پورے کریں جیسے فرائض واجبات کی ادائیگی کریں اور محرمات ومنوعات سے کنارہ کش ہوں اور حقوق العباداد آکریں۔ ایسے اشخاص کے نوافل اور وظائف اور صدقات و خیرات اور دوسری نفلی نیکیوں کے اجزاء کواسی حساب سے بڑھایا جائے گا اور نیکیوں کے اجزاء کواسی حساب سے بڑھایا جائے گا اور نیکیوں کے اجزاء کواسی حساب سے بڑھایا جائے گا اور نیکیوں کے ابزارنگ جا کیں گے۔

#### (۳) "نمازنور ہے۔

یعنی نماز نمازی کے لیے دونوں جہانوں میں نور ہوگی۔ ابن دقیق العید کہتے ہیں کہ نماز بندے کو نیکی اور بھلائی کی طرف رہنمائی کرتی ہے جیسے اندھیرے میں نور (روشی) انسان کو بھیلئے اور بھٹکنے سے بچاتا ہے 'ایسے ہی نماز بھی پُرائیوں اور بے حیائیوں سے بچاتی ہے ای طرح آ خرت میں بھی نماز بندے کے لیے نور بن کر رہنمائی کرے گی۔ ایک حدیث میں ارشاد ہے:

بَشِّرِ اللهَشَّائِيُنَ فِي الظُلُمِ اللَّي المساجِدِ بِالنُّورِ التَّام يَوْمَ الْقِيَامَةِ. (الرّ ندى والوواؤد)

''اندھیرے میں معجدوں کی طرف کثرت سے جانے والوں کو قیامت کے دن کمل نور کی خوش خبری دے دو۔''

نمازنمازی کے لیے دنیا وآخرت میں ظاہری اور باطنی طور پرنور ہوگی 'خودنمازی کے منہ پر دنیا میں نماز کی وجہ سے نورانیت ورونق ہوتی ہے اور قیامت کے دن وضو والے عضاء پرنورانیت اور چمک ہوگی اوران کے آگے نور پھیل رہا ہوگا۔

#### (٣) "صدقه (خيرات) بربان ودليل ہے۔"

یعنی مالی صدقات صدقه کرنے والے کے ایمان وصدافت پر دلیل ہیں کیونکہ مومن مال کی محبت پر اللہ کی محبت کو ترجیح دے کراس کے وعدوں پر یقین کر کے صدقه کرتا ہے ای طرح جب آخرت میں مال کمانے اور اس کے خرج کرنے کے بارے میں سوال کیا جائے گا تو صدقه آگے بڑھ کرصدقه کرنے والے کے ایمان واخلاص کی دلیل بن کر کھڑا ہوگا۔

(۵) "صبرروشیٰ ہے۔"

شریعتِ مطہرہ میں سبر کا مفہوم ودائرہ بہت وسیع ہے۔ چنانچے صبریہ ہے کہ اللہ کی اطاعت پر استقامت کے ساتھ قائم رہنا'اس کی نافر مانی سے بچنا اور تکلیفوں اور مصیبتوں کو ہمت سے برداشت کرنا'ان تینوں قسموں کے مجموعے کو اسلام میں صبر کہا جاتا ہے۔

صدیث کے اس جملے کا مطلب یہ ہے کہ نفس کی خواہشات کو چھوڑ کر اللہ کی بندگی میں ثابت قدمی سے قائم رہنا' معصیت ونافر مانی سے بچنا اور پریشانیوں اور مصیبتوں کو رب تعالیٰ کی قضا وقدر کے مطابق سمجھتے ہوئے صبر کرنا اور اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی ناشکری کرنے سے بچنا ایسی روشن ہے جس کی وجہ سے بندہ گنا ہوں کے اندھیرے سے دُورر ہتا ہے اور کفر وشک کی گمرائی ہے محفوظ رہتا ہے۔

#### (۱) ''قرآن تمہارے حق میں یا تمہارے خلاف حجت ہے۔''

جس شخص نے قرآن کے تمام حقوق ادا کیے جیسے اس پر ایمان لانا اسے پڑھنا اسے سمجھنا اور اس میں غور وفکر اور تد ہر وتفکر کرنا اپنی زندگی کے تمام معاملات میں اس پڑمل کرنا اور اسے دوسر سے انسانوں تک پہنچانا جس شخص نے بیتمام حقوق ادا کیے تو قرآن مجیداس کی پشت پناہ ہوگا اور اللہ کے حضور میں اس کی شفاعت کرنے والا ہوگالیکن جس شخص نے قرآن کے بیحقوق ادا نہ کیے بلکہ اس سے روگر دانی کی اس پر ایمان نہ لایا ایمان لا کر اسے نہ پڑھا اس پر عمل نہ کیا اسے دوسروں تک نہ پہنچایا تو قرآن ایس شخص کے خلاف قیامت کے دن فریادی بن کر کھڑا ہوگا اور اسے سز ادلائے گا۔

حضرت ابوموی اشعریؑ نے کہا''یقین کرو کہ بیقر آن تمہارے لیے اجر کا ذریعہ بھی ہو سکتا ہے اور عذاب کا سبب بھی بن سکتا ہے' لہٰذاتم قر آن کی تابعداری کرو' بیانہ ہو کہ قر آن (تمہارا مخالف ہوکر) تمہارے بیچھے گئے کیونکہ جوشخص قرآن کی تابعداری کرے گا تو وہ اسے جنت کے باغوں میں پہنچائے گا اور قرآن جس کے پیچھے لگ جائے تو اسے گردن سے پکڑ کر دوزخ میں گرادیتا ہے۔''

#### (۷) ''ہرانیان کی صبح اس حالت ..... ہلاک کر دیتا ہے۔''

ید دنیا عمل کا میدان ہے موہرانسان اس بین عمل کرتا رہتا ہے اور کوئی بھی فارغ نہیں بیٹھتا۔ عمل کرنے والے انسانوں کے دو طبقے اور درج ہیں۔ ایک طبقہ ان لوگوں کا ہے جو اپی تک ودو کرنے اور زندگی گزار نے ہیں اللہ تعالی کی خوشنودی اور آخرت کی کامیابی کو اپنی تک و دو کرنے اور اپنی تمام کام کاج اللہ کے احکام کے مطابق سرانجام دیتا ہے۔ اگر چہ دونوں طبقے اپنی روزی کمانے کے لیے بھاگ دوڑ کرتے ہیں لیکن دونوں کے عمل وکردار میں نظریاتی 'وبنی سوچ اور نقط نظر کا بہت فرق ہوتا ہے ای فرق کو اس صدیث میں نفس کا سودا کرنا ' اسے بیچنا اور آزاد کر الیتا اپ سامنے رکھ کرکام کرتا ہے۔ ایسا شخص اپنی جان کو اللہ کے عذاب سے آزاد کر الیتا ہے اس کے برخلاف دوسرا شخص اپنی تمام بھاگ دوڑ ایک غیر ذمہ دار اور آزاد ہوکر اپنے نفس کے غلام کی حیثیت سے کرتا ہے' کی کام میں بھی اللہ اور اس کے رسول عیائی کے احکام کو بیش نظر نہیں رکھتا اور حرام وطلال جائز و تا جائز اور حق و نا حق رندگی میں بی سامنے آجاتی ہے لیکن اگر اس زندگی میں مشیب خداوندی سے سامنے نہ آئی جائی گا وہاں پر تمام اعمال کا انجام دیکھیا ہوگا۔ ندگی میں بہر حال ضرور دیکھے گا وہاں پر تمام اعمال کا انجام دیکھیا ہوگا۔

انسان کوسوچنا چاہے کہ جان ایک مرتبہ لمتی ہے عمر ایک بی ہے اور اس دنیا میں باربار آنانبیں ہے ٔ لہذا وہ سوچ سمجھ کر زندگی گزارے اور اپنے آپ کو ہلاک نہ کرے اور اپنا آخرت کا گھر جو دائی وابدی ہے ' برباد نہ کرے اور کوشش کرکے دونوں جہانوں کی بھلائیاں اور نیکیاں سمیٹ لے۔

#### مدیث نمبر 24

### توحير

عَنُ أَبِيُ ذَرَّ الْغِفَارِيّ رَضِيَ اللهُ عَنُهُ عَنِ النَّبِيُّ عَيْكُ فِيسَمَا يَرُويُهِ عَنُ رَبُّهِ عَزُّوجَلَّ أَنَّهُ قَالَ: "يَا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلُمَ عَلَى نَفُسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمُ مُحَرِّمًا فَلا تَظَالَمُوا ' يَاعِبَادِي كُلُّكُمُ صَالَ إلَّا مَنُ هَـدَيُتُهُ فَاسْتَهُدُونِي أَهْدِكُمْ ۚ يَا عِبَادِي كُلُّكُم جَائِع ۗ إِلَّا مَن أَطُعَمْتُهُ فَاستَطُعِمُونِي أَطُعِمُكُمْ يَا عِبَادِي كُلُّكُمُ عَارِ إِلَّا مَن كَسُوتُهُ فَاسْتَكُسُونِي أَكُسُكُم ' يَاعِبَادِي إِنَّكُم تُخُطِئُونَ بِاللَّيل وَالنَّهَارِ وَأَنَا أَغُفِرُ اللَّذُنُوبَ جَمِيتُ عَا فَاسْتَغُفِرُ وَنِي أَغُفِرُ لَكُمْ ' يَاعِبَادِي إِنَّكُمْ لَنُ تَبُلُغُوا ضُرِّي فَتَضُرُّونِي وَلَنُ تَبُلُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي ' يَاعِبَادِي لَوُ أَنَّ أُوَّلَكُمُ وَآخِرَكُمُ وَإِنْسَكُمُ وَجِنَّكُمُ كَانُوا عَلَى أَتَقَىٰ قَلْب رَجُل وَاحِدٍ مِّنكُمُ مَا زَادَ ذَالِكَ فِي مُلْكِي شَيْنًا ۚ يَاعِبَادِي لَوُ أَنَّ أَوَّلَكُمُ وَآخِرَكُمُ وَإِنْسَكُمُ وَجِنَّكُمُ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلِ وَاحِدٍ مِّنُكُمُ مَانَقَص ذَالِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْنًا ۚ يَاعِبَادِي لَوُ أَنَّ أَوَّلَكُمُ وَآخِوَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوْا فِي صِعِيْدِ وَاحِدِ فَسَأَلُونِيُ فَأَعُطَيْتُ كُلَّ وَاحِدٍ مَسْأَلتَهُ مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلَّا كَمَا يَنُقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدُحِلَ الْبَحْرَ ۚ يَا عِبَادِى إِنَّمَا هِيَ أَعُمَالُكُمُ أُحْصِيُهَا لَكُمُ ثُمَّ أُوَقِيْكُمُ إِيَّاهَا وَهَنُ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ الله وَمَنُ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُوْمِنَّ الَّا نَفُسهُ. " (ملم)

''حضرت ابوذ رغفاریؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے اللّٰہ عز وجل ہےروایت کرتے ہوئے فر مایا' اللہ تارک وتعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں: ''اے میرے بندو! میں نے اپنے نفس پر بھی ظلم حرام کیا ہے اور تمہارے درمیان بھی ایک دوسرے برظلم کرنا حرام کر دیا ہے لبذاتم آپس میں ایک دوسرے برظلم وزیادتی نہ کرو۔اے میرے بندو! تم سب بھولے بھٹکے ہوئے ہوسوائے اس کے جے میں ہدایت دول لہذا مجھ سے ہی مدایت طلب کرؤ میں تمہیں مدایت دوں گا∹میرے بندو! تم سب بھوکے ہوسوائے اس کے جس **کو** میں کھلاؤں لہٰذا مجھ سے کھانا مانگو' میں تم کو کھلاؤں گا۔میرے بندو! تم سب برہنہ ہو گر جے میں بہنا دوں لبذا مجھ سے سننے کے لیے مامکو میں تم کو بہناؤں گا۔ میرے بندو! بلا شبق رات دن غلطیاں کرتے ہواور میں تمام گناہ معاف كرتا ربتا بول لبذا مجھ سے كنابول كى معافى مالكؤ ميستم كو بخش دول كا۔ میرے بندواتم ہرگز ہرگز اس لائق نہیں کہ مجھے کوئی نقصان پہنچا سکواور نہاس لائق ہوکہ مجھے کوئی نفع پہنچا سکو۔ اے میرے بندو! بلاشبہ اگر سارے اوّلین و آخرین انسان وجن دنیا کے سب سے متق شخص کی خصلت پر ہو جا کیں تو بھی میرے ملک میں زیادتی نہیں آئے گی۔میرے بندو! بلاشبہاگر سارے اوّلین وآخرین انسان وجنات دنیا کے سب سے زیادہ فاجر شخص کی خصلت بر ہو جا ئیں تو بھی میری ملک میں کوئی کی نہیں آئے گی اور اگر سارے کے سارے انسان و جنات ایک میدان میں کھڑے ہوکر مجھ سے مانگیں اور میں ہرانسان کواس کی خواہش کے بقدر دے دول تو بھی میرے خزانے میں ہے اس قدر حائے گا جیسے ایک سوئی کوسمندر میں ڈبوکر باہر نکال لیا جائے۔ میرے بندو! (آخرت میں) تمہارے اعمال ہی ہوں گے جن کو میں نے محفوظ كرركها ب ميں ان كا يورا يورا اجر دوں گا جوايے عمل كا اچھا بدلا يائے اے جاہے کہ اللہ تعالیٰ کی حمد کرے اور جوایے عمل کا اس کے علاوہ ووسرا بدلہ یائے'اے حاہیے کہانے آپ کوہی ملامت کرے۔

مدایک بری اہم صدیث ہے جو دینِ اسلام کے بنیادی عقیدے تو حید اور اللہ تعالیٰ کی اور اہم صفات کی وضاحت کرتی ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ کی مالکیت 'ربوبیت (پالن ہاری) اور بندوں کی بے بی عاجزی اور محتاجی کو بیان کرتی ہے اس لیے علماء نے کہا ہے کہ مد صدیث این بچوں کو سانی چاس کی مختر تشریح کی جاتی ہے:

(۱) "دمیرے بندو! میں نے اپنے او پر ..... ہوتم ایک دوسرے برظلم نہ کرو۔''

الله تعالیٰ نے اپنے اوپر کسی پرظلم کرنا حرام کیا ہے لبذا جوشخص جیے عمل کرے گا اس کے ہاں ویسا ہی بدلہ پائے گا اور جتنی سزا کا حق دار ہؤگا' اتنی ہی سزا دی جائے گی اور کسی پر ذرہ برابرظلم نہیں ہوگا۔

ارشادِ بارى تعالى ب:

وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا وَلاَ يَظُلِمُ رَبُّكَ اَحَدًا. (اللهف ٢٩:١٨) "اورانهوں نے جیسے عمل کیے ہیں وہ موجود پائیں گے اور تمہارا رب کسی پرظلم نہیں کرےگا۔"

اورارشادے:

وَإِنَّ اللهَ لَيُسَ بِظَلَّم لِلْعَبِيدِ. (آل عران١٨٧:١)

''اورالله تعالی اینے بندوں پر کسی قتم کاظلم کرنے والانہیں ہے۔''

وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً. (السام عنه اوران يروره برابر بهي ظلم نبيل كيا جائ كا-

اس کے بعدرب تعالیٰ نے فرمایا ''اورتمہارے درمیان بھی ایک دوسرے پرظلم کرنے کو میں نے حرام کیا ہے سوتم ایک دوسرے پرظلم نہ کرو۔'' اس لیے کہ انسان زمین پر اللہ کا ظیفہ اور اس کا تائب ہے سواس میں اپنے آتا کی طرح رحم' عدل اور انصاف ہونا چاہیے' بے انصافی اورظلم وزیادتی ہے وُور رہنا چاہیے اور جس ذات کی اسے خلافت ملی ہے اس کے رحم وعدل والی صفت اور دیگر صفات کو اپنانا چاہیے۔

(۲) "میرے بندو! تم سب اپنی ذات کے لحاظ سے بھٹکے ہوئے ہو ..... میں تمہیں ہدایت کروں۔'' لعنی تم این طور پراپی عقل لڑا کر اور میری ہدایت ہے بے پرواہ ہوکر یا منہ موڑ کر این نے لیے ہدایت نہیں یا سکتے۔ ہدایت حاصل کرنے کامل انسان بننے اس و نیا میں آنے کے مقاصد کی شکیل و تحسین کرنے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کی ہدایت کی طرف متوجہ ہواللہ سے ہدایت طلب کرے اور اللہ کے فرستادہ بندوں کے توسط سے ہدایت حاصل کرے۔ ایسے ہی بندوں کو اللہ راہ راست و کھا تا ہے رہنمائی کرتا ہے اور ہدایت عطا کرتا ہے۔

الله تعالى نے اپنے خاص الخاص بندے سید المرسلین علی کے بارے میں فرمایا: وَوَجَدَکَ ضَأَلا فَهَدى. (الشَّى 2:47)

''اور تحقیے کم کردہ راہ پایا پھررہنمائی کی''

جب نبی الاقولین والآخرین کواللہ کی رہنمائی وہدایت کی ضرورت ہے تو دوسرے تمام انسان تو بطریق اوفیٰ اس کے محتاج ہیں اس حقیقت کو ان مذکورہ بالا جملوں میں بیان فر مایا' حقیق ہدایت وسعادت کی تو صرف وہی بخشش کرتا ہے۔

(٣) "مير بندو! تم سب .... سيستسكم مين تمهين بهناؤل-"

ان جملوں اور فقروں میں بندوں کی بے بی طاحت مندی اور لاچاری بیان کی گئ ہاور بتایا گیا ہے کہ تمہاری تمام ضرور تیں طاحتیں اور دین ودنیا کی بھلائیاں اور کامیابیاں اللہ تعالیٰ کے بس میں اس کے قبضہ قدرت میں ہیں وہی حقیق واتا ہے اور وہی سب کو دینے والا ہے اور وہ کسی کو محروم کر دے تو کوئی اسے دینے والانہیں ہے جب حقیقت میہ ہے تو پھر اس سے طلب کرنا اور مانگنا جا ہے۔

ارشادِ نبوی ہے:

وَإِذَا سَنَلُتَ فَاسْنَلِ اللهُ.

"جب سوال كروتو الله سے بى سوال كرو\_"

اس حدیث میں بندوں کے محتاج ہونے کی حقیقت بتانے کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان بھی بتایا گیا ہے کہ بندے مجھ سے ہی کھانے پینے کے لیے مانکیں اور مجھ سے ہی کھانے پینے کے لیے مانکیں اور مجھ سے ہی مہننے کے لیے یوشاک طلب کریں۔

(٣) مير بندو! تم دن رات

گناہوں کا بخشے والاصرف اللہ ہی ہے سوجے وہ بخش دے اس کے لیے نجات ہے اور جے نہ بخشے اس کے لیے ہلا کی ور بادی ہے۔حضرت نوح علیہ السلام نے اس بات کو اس طرح بیان کیا:

وَإِنْ لَاَ تَغْفِرُ لِي وَتَرُحَمُنِي آكُنُ مِّنَ الْحُسِرِينَ. (حوداا:٣٣) ''اور (اے رب) اگر تو مجھے نہیں بخشے گا اور مجھ پر رحم نہیں کرے گا تو میں گھاٹے والوں میں سے ہوجاؤں گا۔''

حضرت ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا 'شیطان نے درگاہ خداوندی میں عرض کیا'' یارب مجھے تیری عزت کی قتم! تیرے بندوں کواس وقت تک گراہ کرتا رہوں گا جب تک ان کی روح ان کے جسموں میں ہوگ۔'' اس کے جواب میں رب تعالی نے فرمایا'' مجھے قتم ہے اپنی عزت وجلال اور اعلیٰ شان کی کہ جب تک میرے بندے مجھے سے بخشش چاہتے (استعفار کرتے) رہیں گئے میں بخشار ہوں گا۔'' (معکوۃ) بندے مجھے سے بخشش چاہتے (استعفار کرتے) رہیں گئے میں بخشار ہوں گا۔'' (معکوۃ)

زىرمطالعه حديث كے الفاظ (يَاعِبَادِيُ إِنَّكُمُ تُخْطِئُونَ ..... اِغُفِرُ لَكُمُ ) ميں اى حقیقت کونما ماں کیا گیا ہے۔

(۵) ''میرے بندو!اگرتمہارے گناہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔کوئی کی نہیں آئے گ۔''

ان جملوں میں اللہ تعالیٰ کی بے نیازی بے پرواہی اور غنائی کا بیان کیا گیا ہے درحقیقت مخلوق کی اطاعت فرماں برداری اور نیکی سے اللہ کی حکومت اور بادشاہی میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا اور نہ انسانوں کی نافر مانی اور گناہوں سے اس کی ملک میں کوئی کی ہوتی ہے وہ اپنی خالقیت مالکیت اور بادشاہی میں اکیلا وحدہ لاشریک ہے وہ کی کامحتاج نہیں ہے اور سے اس کے محتاج ہیں۔

نیک ہونے اور نیکی کرنے سے بندوں کا اپنا دنیا اور آخرت کا بھلا ہے اور بدی کرنے اور کر اُہوں ہے ان کا بھ اور آخرت کا نقصان تابی اور بربادی ہے لہذا انسان اس کی اطاعت کرے تو یہ اللہ تعالی پرکوئی احسان نہیں ہے لیکن اس کا اپنا بھلا ہے اس لیے اس پر مدکا شکرا داکرنا یا ہے۔

(۲) "میرے بندو!اگرتمہارے پہلے والے ...... ڈبوکر نکالی جائے۔"

ان جملوں میں اللہ کے جودوسخا'اس کے وسیع خزانوں اور اس کے داتا ہونے کا بیان ہواراس کے ساتھ بندوں کوسوال کرنے اور ما نگنے کی ترغیب بھی دینا ہے اللہ تعالیٰ کے خزانے استے بے پایاں ہیں کہ انہیں سمجھ نہیں سکتا۔ تم تھوڑا سا قوت (انرجی) پرغور کریں تو معلوم ہوگا کہ ہر دور میں اللہ کے خزانوں میں سے قوت کی مختلف قسمیں اورصور تیں سامنے آتی رہی ہیں' انسان کو جب اس کی ضرورت پیش آئی اور اس نے تلاش کیا' اسے کتنی ہی قسمیں معلوم ہو کیں جو اس کی ضرورت پوری کرتی ہیں۔ بیسلسلہ چق ماق اور آگ سے قسمیں معلوم ہو کین جو اس کی ضرورت پوری کرتی ہیں۔ بیسلسلہ چق ماق اور آگ سے شروع ہو کر لکڑی' کو کئے' تیل' بھی اور گیس سے ہوتے ہوئے مشی اور ایٹی تو انائی تک جا پہنچا ہے اور بیآ خری تو انائیاں نہ ختم ہونے والی ہیں۔ ایک صدیث میں ہے:

لاَ يَعُيضَها نَفُقَهُ سَحَاءِ الَّيُلَ وَالنَّهَارِ أَرَئَيْتُمُ مَا اَنُفَق خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرُضَ فَاِنَّهُ لَمُ يَغُضُ مَافِي يَمِيْنِهِ. ( )

"الله كے دونوں ہاتھ پر ہيں دن رات كامسلسل خرج اسے كم نہيں كرتا تم د كھتے نہيں كہ جو كچھ آسان اور زمين ميں پيدا كرنے سے لے كرخرج كيا ہے اس نے اس كے دائے ہاتھ كی نعتوں كوختم نہيں كيا۔"

آخرت میں اللہ کے ہاں اعمال کی قدر وقیمت ہوگی اور نجات کا دارومدار زیادہ تر اعمال پر ہوگا۔ قرآن مجید کی سینکڑوں آیات اور صحح احادیث سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ قیامت کے دن اعمال کی بنیاد پر فیصلے ہوں گے سوجس کے عمل اچھے ہیں' اسے آج بھی اور اس دن بھی شکرادا کرنا چاہیے لیکن جس کے عمل صحح نہ ہوں اور اسے اپنے آپ کو ملامت کرنا چاہیے اللہ تعالیٰ کا اس میں کوئی قصور نہیں ہے' اصل قصور اور کوتا ہی اس کی اپنی ہے کہ دنیا میں اس عمل کے لیے موقع ملا تھا لیکن اس میں اس نے عمل کیوں نہیں کیا اور کیوں غفلت کر کے این عاقبت برباد کی۔

# اجر وثواب کی راہیں

عَنُ أَبِى ذَرِّ رَضِى اللهُ عَنُهُ أيضاً: "أَنَّ نَاسًا مِنُ أَصُحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قَالُوا لِلنَبِي عَلَيْ أَنَّ يَارَسُولَ اللهِ ذَهَبَ أَهُلُ الدُّتُورِ بِالْأَبُحُورِ اللهِ عَلَيْ قَالُوا لِلنَبِي عَلَيْ اللهُ عَلَى وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ يُصَلِّهُ وَنَ كَمَا نَصُومُ وَيَتَصَدَّقُونَ إِنَّ بِكُلِّ أَمُوا لِهِم قَالَ: أَو لَيُسسَ قَدُ جَعَلَ اللهُ لَكُمُ مَا تَصَدَّقُونَ إِنَّ بِكُلِّ تَسُييُ حَة صَدَقَةً وكُلَّ تَصُمِينَةٍ صَدَقَةً وَكُلَّ تَسُييُ حَة صَدَقَةً وَكُلَّ تَصُمِينَةٍ صَدَقَةً وَكُلَّ تَصُمِينَةٍ صَدَقَةً وَكُلَّ تَعُمِينَةٍ مَا تَصَدَقَةً وَكُلَّ تَعُمِينَةٍ صَدَقَةً وَكُلَّ تَعُمِينَةٍ مَا فَعَنَا شَهُوتَهُ وَلَي اللهِ أَيْاتِي أَحُدُنَا شَهُوتَهُ وَلَي اللهِ أَيْاتِي أَحَدُنَا شَهُوتَهُ وَيَعُونُ لَهُ فِيهُا أُجر "؟ قَالَ أَرَأَيْتُم لَوُ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أُجر "؟ قَالَ أَرَأَيْتُم لَوُ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ وَرُدٌ ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالِ كَانَ لَهُ أَجُر "."

(رواهملم)

جاور برسجان الندصدقد ہے، ہرلا الدالا الندصدقد ہے اور نیکی کا حکم دینا اور برسجان الندصدقد ہے، ہم لا الدالا الندصدقد ہے اور نیکی کا حکم دینا اور برائی سے روکنا صدقہ ہے، تمہاری شرم گاہ کے استعال کرنے میں بھی صدقہ خواہش پوری کرتا ہے تو کیا اے اس میں بھی اجر ملے گا؟ آپ علی ہے فراہش پوری کرتا ہے تو کیا اے اس میں بھی اجر ملے گا؟ آپ علی ہے فرایا" یہ بناؤاگر وہ اپنی شرم گاہ حرام جگہ استعال کرتا ہے تو وہ گناہ کا مرتکب نہ مانا جاتا' اس طرح وہ اسے حلال جگہ استعال کرے گا تو اے اجروثواب ملے گا۔"

### تشريخ:

ایک اور روایت جو ابو ہریرہ نے بیان کی ہے کہ غریب مہاجرین نے رسول اللہ علیقیہ کی خدمت میں حاضر ہو کرعرض کیا کہ دولت مند، بلند درج اور دائمی رہنے والی نعمتیں لے گئے۔ نبی علیقے نے بوچھا کہ اس کا کیا سبب ہے؟ انہوں نے عرض کیا کہ'' ایسے ہی وہ نمازیں پڑھتے ہیں جیسے ہم پڑھتے ہیں، ایسے ہی روزے رکھتے ہیں جیسے ہم رکھتے ہیں اور وہ صدقہ وخیرات کرتے ہیں لیکن ہم نہیں کرتے، وہ غلام آزاد کرتے ہیں اور ہم نہیں کرتے۔'' یسن کرآپ علیقے نے فرمایا''کیا میں تمہیں کوئی ایساعمل نہ بتاؤں جس کرنے ہے تم ان لوگوں کا درجہ حاصل کرلو گے جوتم سے پہلے گزرے ہیں اور تم ان لوگوں سے آگے نکل جاؤگے جوتم ہارے بعد آئے اور تم ہے کوئی دولت مندافضل نہیں ہوگا؟ ہاں! بیاور بات ہے کہ وہ بھی تمہارے جیساعمل کرنے لیس۔'' یہ سُن کر ان صحابہ نے عرض کیا کہ''یارسول کہ وہ بھی تمہارے جیساعمل کرنے لگیں۔'' یہ سُن کر ان صحابہ نے عرض کیا کہ''یارسول اللہ! علیقے ضرور ارشاد فرما کیں (ہم عمل کریں گے)'' نبی علیقے نے فرمایا ''ہر فرض کے بعد ۳۳ مرتب اللہ اکبر کہا کریں۔''

یہ من کرغریب مہاجر بہت خوش ہوئے اور اس پرعمل کرنا شروع کر دیالیکن چونکہ اس زمانے میں اپنی آخرت بنانے کے لیے ہرشخص میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کا شوق تھا اس لیے مال داروں نے بھی یہ وظیفہ پڑھنا شروع کیا اس پرغریب مہاجر پھر نبی علیات کے مدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ'' ہمارے مال دار بھائیوں کو اس کی اطلاع ہوگئی اور یہ بات انہوں نے بھی شروع کر دی۔''اس بات کے جواب میں آپ علیات نے رہایا:

ذَٰلِكَ فَضُلُ اللهِ يُؤُتِيهِ مَنُ يَشَآءُ.

" يالله كافضل ب، وه جمع حابتا بعنايت كرديتا ب-"

یہ دونوں حدیثیں ایک ہی مضمون کو بیان کرتی بین اور ایک دوسرے کی تائید اور ضاحت کرتی بین اور ایک دوسرے کی تائید اور ضاحت کرتی بین اس لیے دونوں کو ملا کر پڑھنے ہے بات اچھی طرح واضح ہو جاتی ہے۔

۱) اس حدیث سے صحابہ کرام کی ایک صفت یہ معلوم ہوتی ہے کہ یہ حضرات آخرت کے فواب اور وہاں بلند درجات حاصل کرنے کے لیے ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کو اب اور وہاں بلند درجات حاصل کرنے کے لیے ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش میں مصروف رہتے تھے اور قرآن مجید کی اس آیت پر عمل بیرار ہے تھے۔

وَ سَابِقُوْ آ اِلٰی مَعُفِرَةٍ مِّنُ رَّبِ کُمُ جَنَّةٍ عَرُضُهَا کَعَرُضِ السَّمَآءِ وَ الْارُضِ (الحدیدے ۱۵)

۔ ''اپنے رہ کی بخشش اور الی بہشت کی طرف آ گے بڑھنے کے لیے دوڑ و جس کا عرض آ سانوں اور زمین جیسا ہے۔''

دوسری طرف آج ہمارا رویہ ہیہ ہے کہ دنیا کے ساز دسامان اور مال دمتاع کے حصول ہیں ایک دوسرے ہے آئے نکلنے کی کوشش میں مصروف رہتے ہیں۔ در حقیقت مومن کی ندگی کا بڑا مقصد اپنی آخرت سدھارتا ہے نہ کہ بید دنیا بسانا ہے، بیتو عارضی وطن اور تھوڑی برستانے کی جگہ ہے، یہاں کا ٹھاٹھ باٹھ اور مال متاع سب یہیں رہ جائے گا اور وہاں تو اللہ کا م آئیں گے اور یہی نجات کا ذریعہ ہوں گے۔

٢) اس حدیث سے مالی عبادت کی نصیلت معلوم ہوتی ہے اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے، مال ان بندوں کے لیے بری چیز نہیں ہے جو آخرت کی فکر کرتے ہیں اور اچھے اعمال کے در پے رہتے ہیں۔ نی سیالی نے فر مایا:

لا بَالَ بِالْغَنِيٰ لِمَنُ آتُقى اللهُ عَزَّوَجَلَّ.

"مال کا ہونا اس شخص کے لیے کوئی نقصان کی چیز نہیں ہے جواللہ تبارک وتعالیٰ سے ڈرتا ہوں۔"

لینی بندہ مال کمانے اور خرچ کرنے میں اللہ تعالی اور رسول اللہ علی کے احکام کا ناظ رکھے تو وہ مال اس کے لیے فائدے کا باعث ہوگا اور اس کے ذریعے اپنی آخرت بنا لے گا اور اللہ کی رضا حاصل کر لے۔

(٣) الله تعالیٰ کے ذکر اور شیج کی فضیلت معلوم ہوتی ہے اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ ایک مالی عباد تیں جوفرض اور واجب نہیں ہیں، ان کا مقابلہ ذکر واذ کارے کیا جائے تو ذکر کا درجہ بڑھ جاتا ہے تاہم مال والے حضرات ذکر کے ساتھ مالی صدقات بھی کریں تو وہ ذکر والوں ہے یقینا بڑھ جائیں گے۔

(٣) جس شخص کے پاس مال نہیں ہے لیکن وہ زیادہ نیکیاں کمانا چاہتا ہے اور خواہش کرتا ہے کہ مالی صدقہ جاریہ کی طرح کی نیکی کرے تو وہ شخص امر بالمعروف اور نہی عن الممکر (نیکیوں کا تکم دینے اور بُرائی ہے روکنے) کا کام کرے اس کے اس عمل ہے جولوگ نیکی کی راہ پر آئیں گے اور جب تک نیکی کرتے رہیں گے، ان کی نیکیوں کا اجر وثواب اسے بھی ملتا رہے گا ای لیے آپ علی ہے نے غریبوں کو بیٹل بتایا اور اس طرف اشارہ کیا کہ مال دار اگر مالی خیر کے کام کر کے نیکیاں سمینتے ہیں تو تم دعوت وثیل کا کام کر کے نیکیاں سمینتے ہیں تو تم دعوت وثیلی کا کام کر کے نیکیاں جمع کرو۔

(۵) مدیث کے آخریں بیفر مایا:

"تمہاری شرم گاہ کے استعال کرنے میں بھی صدقہ ہے۔"

اس سے تھوڑا سا اندازہ کریں کہ اسلام کا دائرہ کتنا وسیع ہے اور اس کا نظام کتنا جامع ہے کہ زندگی کے ہر چھوٹے بڑے معاملے پر نظر رکھتا ہے اور اس کے صحیح استعال اور غلط استعال پر نواب وعماب کا حکم دیتا ہے۔ شہوت پوری کرنا بظاہرایک خالص دنیاداری اورنفس کا عمل نظر آتا ہے لیکن حضور علیات نے دلیل دے کر، قیاس کر کے اور عقلی استدلال سے سمجھایا کہ جب مومن کا نقطہ نگاہ اور نیت صحیح ہوتو اس کام (جائز جماع) میں بھی اجروثو اب

اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے محدث ابن دقیق العید لکھتے ہیں:

"مباح (جائز) عمل نیک نیت کے ساتھ کرنے سے عبادت بن جاتے ہیں اور ای اصول پر جماع بھی عبادت ہو جائے گی۔ بشرطیکہ یہ بیوی کاحق ادا

کرنے اور اے خوش رکھنے کی نیت ہے کیا جائے یا نیک اولاد حاصل کرنے اور اپنے آپ کو یا اپنی بیوی کو بدکاری ہے بچانے کی نیت ہے کرے یا دوسرے ایسے بی مقاصد ہوں۔''

اس سے معلوم ہوا کہ ہرتم کے مباح اعمال میں نیت نیک ہوتو انسما الاعسال بالنیات (اعمال کا دارومدار نیتوں پر ہے) کے مطابق اجروثواب کا سبب بن جاتے ہیں۔

# صدقه كاجامع تضور

عَنُ أَبِى هُرَيُرَ ةَ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: "كُلُّ سُلَامَى مِنَ النَّاسِ عَلَيُهِ صَدَقَةٌ " كُلَّ يَوْمِ تَطُلُعُ فِيْهِ الشَّمُس " تُعُدِلُ بَيْنَ اثْنَيْنِ صَدَقَةٌ وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّةِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوُ تَعْدِلُ بَيْنَ اثْنَيْنِ صَدَقَةٌ وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّةِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوُ تَعْدِلُ بَيْنَ اثْنَيْنِ صَدَقَةٌ وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَةٍ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوُ تَعْدِلُ بَيْنَ اثْنَيْنِ صَدَقَةٌ وَبِكُلِ خَطُوةٍ تَرَفَعُ لَهُ عَلَيْهَا إلَى الصَّلاَةِ صَدَقَةٌ " وَتَعِينَ طُ اللَّاذَى عَنِ الطَّرِيُّقِ صَدَقَةٌ " وَتَعِينَ طُ اللَّذَى عَنِ الطَّرِيُّقِ صَدَقَةٌ " وَتَعِينَ الْعَرِيْقِ صَدَقَةٌ " (رواه البخاري وملم)

"حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کہا کہ رسول اللہ عظیمیہ نے فرمایا "انسان کے ہر جوڑ پرصدقہ لازم ہے، یہ ہر روز ہے جس میں سورج طلوع ہوتا ہے۔ تم دو انسانوں میں انسان (صلح کراؤ) کرو، یہ صدقہ ہے، تم کی آدمی کواس کی سواری پر بھانے میں مدد کرویا اس کا سامان اس پر اُٹھا کررکھ دو، یہ صدقہ ہے۔ ہم وہ قدم جو نماز کے لیے اُٹھاؤ، صدقہ ہے اور رائے ہے تکلیف دہ چیز ہٹانا صدقہ ہے۔ "

مسلم شریف کی ایک دوسری روایت میں ہے (تم میں ہے) جو بھی مسلم کو اُٹھتا ہے تو اس کے برعضو پرصدقہ واجب ہے۔ سجان اللہ کہنا صدقہ ہے، الحمد لله کہنا صدقہ ہے، لااله الله کہنا صدقہ ہے، الله اکبر کہنا صدقہ ہے، نیکی کا حکم کرنا صدقہ ہے اور بُر اُئی ہے روکنا صدقہ ہے۔ ان کاموں کی جگہ دور کعتیں چاشت کی پڑھنا کافی ہیں۔

اسلام میں نیکی اور صدقے کا تصور نہایت وسیع ہے اور اس کا دائرہ بہت سے

معاشرتی، اخلاتی اور تدنی اور معاثی معاملات تک پھیلا ہوا ہے لیکن عام لوگ سیجھتے ہیں کہ صدقہ، خیرات اور نیکی میہ ہے کہ مسلمان رواتی عبادت اور کچھ مالی انفاق کر آبے تو یہ نیکی اور صدقہ ہے اور میہ بھی بھی بھی کھار کر لے تو کافی ہے۔ نبی عیلی ہے نہ ندگورہ حدیث میں دو بنیادی با تمیں ارشاد فرما تمیں: ایک میہ ہر انسان پر روزانہ پچھ نہ پچھ صدقہ اور معاشرتی نیکی کا کام کرنالازم ہے لبندااے ہر وقت میہ بات ذہن میں کھنی چاہیے کہ میرے ہرایک عضو پر اللہ کا شکر کرنالازم ہے۔ لبندااے ہر وقت میہ بات ذہن میں کھنی چاہیے کہ میرے ہرایک عضو پر اللہ کا شکر کرنالازم ہے۔ جب کو بیدار ہوتے ہی انسان میہ سوچے کہ اللہ تعالیٰ نے ججھے میہ قیمی عضو دیئے ہیں جو الکھوں، کروڑوں اور اربوں کے ہیں اس لیے ان کا شکر میدادا کرنا اور ان کی کہ ہم میں سے نبی خوالی کوئی مال دار آ دمی ہے کہ میرے بیٹے کی آئکھ کی حادثے میں ضائع ہوگئی ہے، تو سوتم اپنی ایک آئکھ کی حادثے میں ضائع ہوگئی ہے، تو کوئی انسان ایک لاکھ میں آئکھ فروخت کر دوتا کہ میں اپنے بیٹے کولگواؤں تو ہم میں سے کوئی انسان ایک لاکھ میں آئکھ فروخت کر دوتا کہ میں اپنے ہرگز تیار نہیں ہوگا۔ ایسے کتنے ہی عضو ہمارے جسم میں موجود ہیں جن کی قیمت لاکھوں روپے ہے جسیا کہ آج کل ایک عضو ہمارے جسم میں موجود ہیں جن کی قیمت لاکھوں روپے ہے جسیا کہ آج کل ایک گردے کی قیمت تین چار لاکھ تک ہے لہذا ان تمام اعتاء کی نعمت کا شکرادا کرنا اور ان کی زکر قادا کرنا ضروری ہے۔

دوسری بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا شکرادا کرنے، نیکی کمانے، صدقہ اور خیرات کرنے کئی کمانے، صدقہ اور خیرات کرنے کئی طریقے اور کام میں جنہیں اختیار کرئے آدمی نیکی کما سکتا ہے۔ نبی اکرم علی نے ان طریقوں اور کاموں میں سے چند ایک کا نمونے اور مثال کے طور پر تذکرہ فرمایا ہے۔ اس سے یہ بات عیاں ہوتی ہے کہ اپنے جسم کی زکوۃ نکالنے کے لیے ہر شخص کوکوشش کرنی چا ہے اور کوئی نہ کوئی نیکی کا کام کرکے تواب کمانا چا ہے۔

انفاق کے ذریعے نیکی کمانے کے لیے بیہ وچنا کہ میرے پاس پیمے ہوں تو پھر میں نیکی اور صدقہ و خیرات کروں پھر پیمے نہ ہونے کی صورت میں مایوں ہونا، پیمے والوں پر حسد وحسرت کرنا صحیح نہیں ہے بلکہ ایسے لوگوں کو حضور علیقیۃ کی بیر حدیث سامنے رکھ کرنیکی، بھلائی اور خدمت کے کاموں میں حصہ لینا چاہیے۔ دونا راض لوگوں میں سلم کرانا، جھڑ ہے اور فتنے کو نالنا، کسی کوحق لے کر دینا، بیوہ عورتوں اور بے سہارا لوگوں کی مدد کرنا، کسی بیدل چلنے

والے کواپی سواری پر بٹھا کرمنزل پر پہنچانا، کسی معذور کو راستہ پار کرانا، کسی بھولے بھٹے کو راستہ بتانا، کسی اُجڈ اور اُنجان کوکوئی کام سکھانا وغیرہ۔ بیسب نیکی اور بھلائی کے کام میں، اُن کاموں سے ایک طرف جسم کی زکو قرادا ہوتی ہے تو دوسری طرف اجرد ثواب ملتا ہے اور اللہ تعالیٰ ایسے آ دمی سے راضی ہوتے ہیں۔

مسلم کی روایت میں بی بھی ہے'' نیکی کا تھم کرنا اور بُرائی سے روکنا بھی صدقہ ہے''۔ بیکام کارانبیاء ہے۔انبیاء کرام کے دنیا میں آنے کا ایک مقصد نیکیاں پھیلانا اور بُرائی سے روکنا ہے اوراللہ کے دین کو دنیا میں نافذ کرنا اوراللہ کا کلمہ بلند کرنا ہے۔

زیرمطابعہ جدیث سے اسلام کا ایک جامع تصور سامنے آتا ہے۔ وہ یہ کہ اسلام صرف چند رسوم ورواج اور بوجا پاٹ کا نام نہیں ہے اور نہ ہی ہیہ جو گیوں ، سادھوؤں اور راہبوں کا فدہ ہب ہے کہ انسان مخلوق سے کٹ کر گوشنشین ہو کر بیٹھ جائے اور کی کے کام نہ آئے بلکہ میہ انسان مخلوق سے کٹ کر گوشنشین ہو کر بیٹھ جائے اور کی کے کام نہ آئے بلکہ بیا کہ انقلا بی نظام اور اجتاعی زندگی سے واسطہ رکھنے والا دین ہے' اس میں حقوق اللہ جھوق العباد اور حقوق انتفس کا مکمل نظام اور ضابطہ موجود ہے۔ کامل مومن وہ ہے جو بہ تینوں حقوق العباد اور حقوق اندا کرے ، اللہ تعالی کے حقوق پوری طرح ادا کرے ' پھر اپنی ذات اور جان وجسم کے حقوق ادا کرے ، اور اس کی دکھیے بھال کرے اور اس کی ضرور یات پوری کرنے میں کوئی کوتا ہی نہ کرے اور اس کے ساتھ حقوق العباد اوا کرے ، اپنے عزیز وا قارب، پڑوسیوں ، دوستوں ، ساتھیوں ، غریبوں ، مسکینوں ، معذوروں اور حاجت مندول کے حقوق ادا کرے ۔ ان حقوق میں تواز ن اور اعتدال قائم رکھنے والا ہی کامل مومن ہے۔ اجروثوا ہے ۔ ان حقوق میں تواز ن اور اعتدال قائم رکھنے والا ہی کامل مومن ہے۔

الله تعالی ہمیں تو فیق عطا کرے کہ یہ تینوں حقوق ادا کر کے نیکیوں سے جھولیاں بھریں اور د نیا اور آخرت کی نجات حاصل کریں۔

# نیکی اور بدی کی پرکھ

عَنِ النَّوَّاسِ بُنِ سَمُعَانَ رَضِىَ اللهُ عَنُهُ عَنِ النَّبِيِ عَلَيْكَ قَالَ: "ٱلْبِوُ حُسُنُ الْخُلُقِ وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِى نَفْسِكَ وَكَرِهُتَ أَنُ يَطَّلِعَ عَلَيُهِ النَّاسُ. " (رواه ملم)

وَعَنُ وَابِصَةَ بُنِ مَعُبَدٍ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ: ''أَتَيُتُ رَسُولَ اللهِ عَيْظَةُ فَالَ: ''أَتَيُتُ رَسُولَ اللهِ عَيْظَةُ فَالَ: إِسْتَفُتِ قَلْبَكَ، الْبِرُ عَفَى اللهُ عَنْدُ فَالَ: إِسْتَفُتِ قَلْبَكَ، الْبِرُ مَا اللهِ عَلَى الْبِرُ مَا اللهِ اللهَ اللهُ وَالْفَتُوكَ '' حَدِيثٌ خَسَنٌ رَوَيُنَاهُ فِى مُسُنَدَى الْإِمَامَيُنِ أَحْمَدَ بُنِ حَنَبُلٍ وَالدَّارِمِي بِالسَنَادِ حَسَنْ رَوَيُنَاهُ فِى مُسُنَدَى الْإِمَامَيُنِ أَحْمَدَ بُنِ حَنَبُلٍ وَالدَّارِمِي بِالسَنَادِ حَسَن.

" حضرت نواس بن سمعان روایت کرتے ہیں کہ نبی علیقہ نے فرمایا " نیکی التحصاطلاق کا نام ہے اور گناہ وہ ہے جو تمہارے من میں کھنگے اور لوگوں کو اس کی اطلاع ہونا تحقیے اچھا نہ گئے۔" وابصہ بن معبد نے کہا کہ" میں نبی علیقہ کے پاس حاضر ہوا تو آپ علیقہ نے فرمایا" تم نیکی کے بارے میں پوچھنے کے پاس حاضر ہوا تو آپ علیقہ نے فرمایا" اس پر آپ علیقہ نے فرمایا " کے لیے آئے ہو؟" میں نے کہا" جی ہاں!" اس پر آپ علیقہ نے فرمایا " اس پر دل سے فتو کی پوچھ، نیکی وہ ہے جس پر نفس (من) میں اطمینان ہواور اس پر دل مطمئن ہو جائے اور گناہ وہ ہے جو تمہارے دل میں کھنگے اور سینے میں بے چینی ہواگر چہ (مفتی) لوگ تحقیے (اس کے لیے جائز ہونے کا) فتو کی میں بے چینی ہواگر چہ (مفتی) لوگ تحقیے (اس کے لیے جائز ہونے کا) فتو کی

دے دیں۔"

تشريخ:

اس حدیث میں پر (نیکی) کا جوتصور دیا گیا، وہ بہت وسیع ہے اس میں حقوق الله، حقوق الله، حقوق الله، حقوق العباد اور حقوق النفس سب شامل ہو جاتے ہیں۔ امام نووی اس حدیث کی تشریک کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اللہ تعالی نے نیکی کی کتنی ہی قسمیں سورۃ بقرہ کی آیت نمبر کا میں بیان کی ہیں۔

'' نیکی سنہیں ہے کہ تم آپ چہرے مشرق کی طرف یا مغرب کی طرف کر و بلکہ نیکی سے بہت کہ آ دمی اللہ تعالی ، یوم آخرت ، ملا ککہ ، اللہ کی نازل کی ہوئی کتابوں اور اس کے پیغیروں کودل سے مانے اور اللہ کی محبت میں اپنا دل پند مال رشتے داروں ، تیموں ، مسکینوں ، مسافروں پر ، مدد کے لیے ہاتھ پھیلا نے والوں پر اور غلاموں کی رہائی پرخرج کرے ، نماز قائم کرے اور زکو ہ دے۔ نیک وہ لوگ ہیں کہ جب عہد کریں تو اسے وفا کریں اور تکی اور مصیبت کے وقت میں ، حق اور باطل کی جنگ میں صبر کریں۔ یہ ہیں راست بازلوگ اور یہی مقی لوگ ہیں۔' (القرہ ۲۵ اے ۱۵ )

این دقیق العید (م۹۶ کھ) حسنِ اخلاق کی شرح کرتے ہوئے رقم طراز ہیں: ''حسنِ اخلاق سے مراد معاملات میں انساف کرنا، برتاؤ میں نرم خوئی کرنا، فیصلوں میں عدل اور احسان کرنا ہے۔''

اس کے بعد اس نے قرآن مجید کی درج ذیل سورتوں اور آیتوں کے حوالے دیے ہوئے کسا ہوئے اس کے بعد اس نے قرآن مجید کی درج ذیل سورتوں اور آیتوں کے حوالے دیے ہوئے کسا ہوئے کسا ہوئے کہ نیکی اور نیکی کے مل معلوم کرنے کے لیے ان کا مطالعہ کیا جائے۔ ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے مومنوں کی صفات کھول کربیان کی ہیں: سور وُ انفال آیت ۲۳ سے ۲۳ کے بعد یہ بزرگ لکھتے ہیں: حوالے دینے کے بعد یہ بزرگ لکھتے ہیں:

''جِس شخص کواپنے نیک ہونے اوراپی نیکی کا جائزہ لینا ہوتو ان آیات کومعیار ( کسوٹی ) بنا کراپنے آپ کو پر کھے اگر اس میں بیتمام صفات ہیں تو مکمل حسن خلق کا پیکر ہے اور اگر ان میں ہے کوئی بھی نہیں ہے تو وہ مکمل سوء الخلق (بداخلاق) ہے۔ مومن کو چاہیے کہ ان میں سے جو صفات اس میں موجود ہیں، ان کی حفاظت کرے اور جونہیں ہیں، ان کے حاصل کرنے کی کوشش کرتا رہے اور یہ بھی کوشش کرے کہ آج کا دن کل گزرے ہوئے دن سے بہتر ہو۔''

اس حدیث میں دوسری اہم بات یہ بتائی گئی کہ اسلام چونکہ دینِ فطرت ہے اس لیے ہرانسان کی فطرت میں ضمیر نام کا ایک قاضی رکھا گیا ہے۔ یہ قاضی لیخی ضمیر اگر ماحول، بدا عمالیوں اور بدکر داریوں کی وجہ سے مرانہیں ہے تو ہرانسان کوکوئی کام کرنے سے پہلے بتا دیتا ہے کہ یہ کام اچھا ہے یا بڑا ہے، نیکی کا ہے یا بدی کا اور تواب کا باعث بنے گا یا عذاب کا سبب ہوگا' لہذا انسان باہر کے مفتوں سے بوچھنے سے پہلے اپنے اندر کے مفتی سے فتو کی سبب ہوگا' لہذا انسان باہر کے مفتوں سے بوچھنے سے پہلے اپنے اندر کے مفتی سے فتو کی کے ۔ یہی بات آپ علیق نے وابصہ کوارشاد فرمائی اور یہ بھی فرمایا کہ جولوگ اگر چہ تہمیں کسی کام کا جائز اور حلال ہونے کا فتو کی دیں لیکن اصل فتو کی ضمیر کا ہے بس شرط یہ ہے کہ ضمیر زندہ ہونہ تھے وسلامت اور ایمان والا ہو۔

ایک روایت میں آیا ہے کہ آدم علیہ السلام نے اپنے بیٹوں کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا:

''تم کوئی کام کرنے کا ارادہ کروتو پہلے تین باتیں پوری کرلو: اوّل وہ کام کرنے سے پہلے اپنے دل کی حالت دیکھواورا گریہ طلمئن نہیں ہوتو یہ کام نہ کرو کیونکہ میں جب منع کردہ درخت کی طرف گیا تو میرا دل بے چین ہوگیا۔ دوم اس کام کی عاقب اور انجام کو دیکھو، میں اگر ممنوعہ درخت کے پھل کھانے کے انجام کو دیکھا تو اسے ہرگز نہ کھا تا۔ سوم اس کام کے بارے میں اچھے اور نیک لوگوں سے مشورہ کرو، میں اگر فرشتوں سے مشورہ کرتا تو وہ لاز مااس کے نہ کھانے کا مشورہ دیے۔''

آ پ مالیتہ کا بیفر مانا'' گناہ وہ ہے جوتمہارے دل میں کھنکے اور لوگوں کو اس کی اطلاع ہونا تمہیں اچھا نہ گئے'' اس ارشاد ہے معلوم ہوا کہ اسلام لوگوں میں اجتماعی شعور بیدار کرتا ہے اور لوگوں کو نیکی اور بدی کا تصور ذہن نشین کراتا ہےتا کہ وہ لوگ اچھے کام کو اچھا کہیں، کر ہے کو کر اکہیں اور انہیں اچھائی اور نیکی کے کام سے خوثی واطمینان ہواور مجموعی معاشر کی طرف سے اچھائیوں کی ہمت افزائی اور پشت پناہی ہو۔ نیز کر ائی کرنے والوں کوشرم آئے اور لوگوں کی طرف سے لعن طعن اور گرفت کا خوف رہے۔

حدیث میں آمدہ لفظ''الناس'' یعنی لوگوں سے مرادا چھے اور نیک لوگ ہیں جن میں نیکی و بدی کا شعور اور اللہ ورسول علیقی پرایمان ہواورا لیے باوقار و سنجیدہ ہوں کہ ان کی سوچ صحیح ہواور ان کی رائے کو وز ن ہو۔ بُرے، مجرم، بے ضمیر اور جلکے لوگ نہ ہوں۔ کسی نیلی، کسونی مسلکی اور قومی عصبیت اور شرک و کفر میں مبتلا نہ ہوں لیکن اگر یہ بُری صفات کے حامل ہیں تو پھران کی رائے کا کوئی وزن نہیں ہے۔

''اگر چہ (مفتی) لوگ تجھے اس کے جائز ہونے کا فتو کی دیں۔' اس سے ایم باتیں باتیں اور کام مراد ہیں جن میں شک اور شبے کی وجہ سے ناجائز اور حرام ہونے کا فتو کی نہ دیا جاسک جیسے تمہارے پاس کسی ایسے آ دمی کے پاس سے ہدیہ اور تخفہ آئے جس کی اکثر کمائی حرام کی ہے۔مفتی کی طرف سے ایسا ہدیہ قبول کرنے کے جواز کا فتو کی ملے گالیکن انسان کا ضمیر مطمئن نہیں ہوگا' لہذا مومن کا مختاط کر داریہ ہے کہ اس ہدیے کو قبول نہ کرے یا قبول کرے تو استعال میں نہ لائے اگر چہ مفتی کا فتو کی جواز پر ہی ملا ہے۔

اس حدیث سے زندگی کے ہر معالمے اور کام میں رہنمائی لی جاسکتی ہے اور آدمی شریعت کے حکم پرعمل کرنے میں تاویلوں، بہانوں اور عذرات سے بچتے ہوئے پاکیزہ زندگی آسانی سے گزارسکتا ہے۔

#### عدیث نمبر 28

# سنت برقائم رهنا

عَنُ أَبِىُ نَجِيُحِ الْعِرُبَاضِ بُنِ سَادِيَةَ رَضِىَ اللهُ عَنُهُ قَالَ: "وَعَظَنَا رَسُوُلُ اللهِ عَيْكَةُ مَوْعِظَةٌ وَجلَتُ مِنْهَا الْقُلُوبُ وَذَرَفَتُ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ كَانَّهَا مَوْعِظَةُ مُودَّع فَأُوصِنَا، قَالَ: أُوصِيكُمُ بتَـقُوَى اللهِ عَزَّوَجَلَّ وَالسَّمُعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَامُرَ عَلَيْكُمُ عَبُدٌ ، فَإِنَّهُ مَنُ يَعِشُ مِنْكُمُ فَسَيَرَى إِخْتِلافًا كَثِيْرًا، فَعَلَيْكُمُ بِسُنَّتِي وَسُنَّةٍ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيُنَ الْمَهُدِيِّينَ عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّواجِذِ، وَإِيَّاكُمُ وَمُحُدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحُدَثَةٍ بِدَعَةٌ وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلالَةٌ، وَكُلَّ صَلالَةٍ، فِي النَّارِ . "(رواه ابوداؤدوالرندى وقال صديث حن صحح) ''حضرت الی نبصیہ عرباض بن ساریہؓ ہے روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول الله عليقة نے ايبا وعظ فرمايا كه جمارے دل كانپ أ مخصے اور آئكھوں ہے آ نسو جاری ہو گئے ، ہم نے عرض کیا'' یارسول اللہ! عَلِینی میہ تو ایسی نصیحت ہے جورخصت ہوتے وقت کی جاتی ہے لہٰذا آ پہمیں وصیت فرما دیجیے۔''اس پر آ پے متالیقو نے فرمایا'' میں تم کواللہ ہے ڈرنے کی وصیت کرتا ہوں اور (امیر کی بات) سننے اور اطاعت کرنے کی وصیت کرتا ہوں اگر چہتمہارا امیر کوئی غلام ہی کیوں نہ ہواورتم میں ہے جو خص میرے بعد زندہ رہے گا، وہ عنقریب بہت سے اختلافات دیکھے گائم کو جاہے کہ میری سنت اور میرے خلفائے

راشدین کی سنت پر جے رہو، یہ خلفاء اللہ کی طرف سے ہدایت یافتہ ہیں۔ میری اور میرے خلفاء کی سنتوں کو مضبوطی سے پکڑے رہنا اور تم کو چاہیے کہنگ چیزوں سے بچتے رہو کیونکہ ہرنئ چیز بدعت ہے اور بدعت گمراہی ہے اور ہرگمراہی آگ میں لے جانے والی ہے۔''

#### تشريح:

نبی علیقی نے اپنے صحابہ کرام گو دل نرم کرنے ، آخرت کی یاد دلائے اور خوفِ خدا پیدا کہ کرنے والا وعظ کیا تھا۔ چنانچہ ان میں یہ کیفیت پیدا ہوئی جو پھر انہوں نے والا وعظ کیا تھا۔ چنانچہ ان میں یہ کیفیت پیدا ہوئی جو پھر انہوں نے وصیت کرنے کا تقاضا کیا جس کے جواب میں آپ علیقی نے یہ باتیں بیان فرمائیں:

#### (۱) تقویل

سب سے پہلے آپ اللہ نے تقوی کی وصیت کی۔ حقیقت کیہ ہے کہ تقوی اسلام اور ایمان کی وہ اہم بنیاد ہے جس سے مومن کی زندگی سدھر جاتی ہے اور وہ گناہوں سے محفوظ رہتا ہے۔ دین کے احکام کا حاصل اور تمرہ تقوی ہے، مومن میں جب تقوی بیدا ہو جائے تو وہ خود بخو دنیکی کی راہ پر چلتا رہتا ہے اور بُرائیوں سے دُور ہوتا جاتا ہے۔

### (۲) امير کی سمع وطاعت

دوسری وصیت آپ علی است نے امیر کی بات سنے اور اس کی فرماں برداری کرنے کی فرمان اسلام ایک جامع دین ہے جو انسانی زندگی کے انفرادی خواہ اجتماعی تمام معاملات کو ایپ دائر کے میں سیٹتا ہے لہذا اجتماعی زندگی کو منظم کرنے ، اسلام کا نظام ٹافذ کرنے ، اس قائم رکھنے، دنیا میں اس کی اشاعت کرنے اور اس کی راہ میں آڑے آنے والی اور مزاحمت کرنے والی قو توں کو دفع کرنے (جہاد کرنے) کے لیے اجتماعی سیاسی نظام قائم ہونا اور اس کا ایک اعشہ ہمیں نی اکرم کا ایک اعشہ ہمیں نی اکرم علی ایک اعشہ ہمیں نی اکرم علی ایک اشدین (چاروں خلفاء) کے دور میں ملتا ہے۔ یہ نقشہ ہی ماڈل اور مثالی نمونہ ہے جے اجتماعی زندگی میں سامنے رکھنا ہے۔

اسلام کا اجتماعی نظام قائم نہ کیا جائے تو نہ صرف اسلام کے کتنے ہی احکام معطل (بے کار) ہوجاتے ہیں بلکہ اسلام دنیا میں نامکمل رہ جائے گا اور اس کے انفرادی احکام بھی پوری طرح ادانہیں ہو تکیں گے۔ اسلام میں اجتماعیت کی اہمیت کا اندازہ اس آیت کریمہ سے لگایا جا سکتا ہے جوذیل میں دی جارہی ہے:

یْنَایُهَا الَّـذِیْنَ آمَنُوا اَطِیْعُوا اللهٔ وَاَطِیْعُوا الرَّسُولَ وَاُولِی اُلاَمُرِ مِنْکُمُ فَإِنْ تَنَازَعُتُمُ فِیُ شَیْءٍ فَرُدُّوهُ اِلَی اللهِ وَالرَّسُولِ. (انساء ۵۹:۳) ''اے ایمان والو! فرماں برداری کرواللہ کی ، فرماں برداری کرورسول کی اور ان لوگوں کی جوتم میں سے صاحبِ امر ہوں پھرا گرتمہارا کسی معاملے میں جھگڑا ہوجائے تواسے اللہ اوررسول کی طرف لوٹاؤ''

نبی علیقی نے فرمایا:

إِذَا كَانَ ثَلْثَةٌ فِي سَفَرٍ فَلُيُؤَمِرُوُا أَحُدَهُمُ. (ابوداؤد) ''جب تين آدي کسي سفر ميں ہوں تو وہ اپنے ميں ب

''جب تین آدمی کسی سفر میں ہول تو وہ اپنے میں سے کسی ایک کو امیر بنا کیں۔''

بخاری شریف میں حدیث ہے:

''امیرکی بات سنواور فرماں برداری کرواگر چیتم پرایسے آ دمی کوامیر مقرر کیا جائے جوجشی غلام ہواوراس کا سرایسا (چھوٹا) ہوجیسے منقی کا دانہ''

اسلام کے اجتماعی نظام میں امیرکی اطاعت اور تابع داری کرنا لازمی امر ہے البتہ بیہ تابع داری اللہ اور رسول کے احکام کے مطابق ہوگی۔ سواگر وہ ایسا تھم دے جس میں اللہ اور رسول کے احکام کی واضح مخالفت ہوتو اس کی پیروی نہیں کی جائے گی، اس طرح ایک مرتبہ اسلامی حکومت قائم ہونے کے بعد اے معمولی اختلاف اور مخالفت کی بناء پرختم کرنا صحیح نہیں ہے۔ بی کریم عظیلیتہ کے فرمان کے مطابق ان میں جب بھی تھلم کھلا کفر دیکھنے میں آئے تو مخالفت کی جائے۔ چھوٹی چھوٹی باتوں پر ایک قائم حکومت کو جواگر چہ شروع میں غلط نمونے پر قائم ہوئی ہے، اسلام اے ختم کرنے کو پند نہیں کرتا اس لیے آپ علیلیتہ نے حاکموں کی بات سنے اور اطاعت کرنے کا واضح تھم دیا ہے۔

## (٣) آپ آلينه کي پيشين گوئي:

آ پ علی فی بیشین گوئی فر مائی که جو محض میرے بعد زندہ رہے گا، وہ اُمت میں اختلاف دیکھے گا۔اس ارشاد کے سیاق وسباق پر نظر ڈالنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ یہ اختلاف سیاسی واجہا عی زندگی میں رونما ہوں گے اگر چہ اس پیشین گوئی کی ابتدا تو آپ علی ہو وفات کے بعد خلافت کے مسئلے، مانعین زکوۃ کے مسئلے اور جیش اسامہ کی روائگی کے معاملے میں ہوگئی تھی لیکن ان کو جلد ہی حل کر لیا گیا اور اختلافات ختم ہو گئے البتہ حضرت عثمان اور حضرت علی اللہ حور میں یہ بردھتے گئے جو چل رہے ہیں۔

نبی علی است کے الی حالت میں ایک کسوئی اور معیار بتایا ہے اس معیار کو سامنے رکھا جائے تو آدمی گراہی اور بے راہ روی سے نئے جائے گا وہ معیار ہے سنتِ رسول اور سنتِ خلفائے راشدین کی اخلاص وایمان داری سے پیروی کرنا اور اس سنت کو مضبوطی سے چہٹ خلفائے راشدین کی اخلاص وایمان داری سے پیروی کرنا اور اس سنت کو مضبوطی سے نہا کہ جیسے آدمی کوئی شخت گرہ کو جو ہاتھوں سے نہ کھلے تو دانتوں سے پکڑ کر کھولتا ہے ایسے ہی اپنے مسائل سنت سے حل کریں اور کسی اور کسی اور طرف نہ دیکھیں۔ رسول اللہ علی کی سنت اور خلفائے راشدین کی سنت ہمارے سامنے یہ حدیث وسیرت کی مشہور کتابوں اور نیک وصالح لوگوں کے اعمال کی صورت میں موجود ہے۔ آپ علی کے ایک ارشاد میں فر مایا:

لاَیُزَالَ مِنُ اُمَّتِیُ اُمَّةُ قَائِمَةً بِاَمُو اللهِ لا یَضُوَّهُمُ مِنُ حَذَلَهُمُ وَلاَ مَنُ حَالَفَهُمُ حَتَّی یَاتِی اَمُوُ اللهِ وَهُمُ عَلٰی ذٰلِکَ. (مَثَلُوة شریف)
''ہمیشہ میری اُمت کا ایک گروہ اللہ کے امر (اس کے دین) پر قائم رہے گا جو شخص انہیں کمزور کرے اور جو ان کی مخالفت کرے تو انہیں کوئی نقصان نہیں پہنچا سکے گا حتی کہ وہ گروہ اللہ کے حکم (موت) آنے تک اس حالت پر قائم رہے گا۔''

#### (۴) بدعت سے بچنا:

دین میں نی بات نکالنے اور گھڑنے کو بدعت کہا جاتا ہے، بدعت کی مخضر حقیقت بیہ

ہے کہ اس کی بڑی دونشمیں ہیں: ایک ایسی بات جس کی دین میں کوئی اصل نہیں ہے جیسے قبروں پر چادریں چرخاص طعام اقبروں پر چادریں چرخاص طعام اتیار کرنا جیسے درجب میں کونڈ ہے، • امحرم کوسبلیس لگانا، کھیجڑا پکانا اور انہیں دین مجھ کر کرنا پہ کام بدعت کے ہیں۔ بدعت کے ہیں۔

دوسری صورت بید کہ ایسے عمل جن کی دین میں اصل اور بنیاد ہے جیسے رمضان المبارک کی راتوں کو تر او تح پڑھنا اور دیگر نوافل پڑھنا لینی اصولی طور پر نوافل کا سنت ہونے کے لیے شوت ہے اب تعداد کی کی بیشی میں اختلاف کو کسی صورت کو بدعت کہنا صحیح نہیں ہے بلکہ آٹھ، بارہ، میں اور چالیس کی گنجائش ہے اور بیصورتیں سنت کے قریب میں لہٰذا انہیں بدعت کمرابی کہنا، باہمی جھکڑے کرنا، مناظرے کرنا، لوسٹر چھا پنا اور ایک بدعت تنقیدیں کرنا درست نہیں بلکہ بیاسلام کی روح کے خلاف ہے۔

سنت اور بدعت کا لفظ بھی لفظی اور انغوی معنی میں استعال ہوتا ہے اور بھی اصطلاحی معنی میں استعال ہوتا ہے اور بھی اصطلاحی معنی میں استعال ہوا ہے۔ بدعت پر اس کتاب کی حدیث نمبر ۵ ملاحظہ کریں اور بدعت کی مزید تفصیل اور حقیقت اسی موضوع پر کھی ہوئی کتابوں میں موجود ہے، وہ پڑھنی چاہئیں۔

### حدیث نمبر 29

# دین کامکمل نقشه

عَنُ مَعَاذَ بُنِ جَبَلٍ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ: قُلُتَ يَا رَسُولَ اللهِ أَخْبِرُنِى بِعَلَمَلٍ يُدُخِلُنِى النَّارِ؟ قَالَ: لَقَدُ سَأَلُتَ عَنُ عَظِيمُ وَإِنَّهُ لَيَسِيُر 'عَلَى مَنُ يَسَوهُ اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ، تَعُبُدُ اللهَ لاَ عَظِيمُ وَإِنَّهُ لَيَسِير 'عَلَى مَنُ يَسَوهُ اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ، تَعُبُدُ اللهَ لاَ تُشُرِكُ بِهِ شَيْئًا وَتُقِيمُ الصَّلاةَ وَتُوْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ، وَتَحُجُ البَيْتَ، ثُمَّ قَالَ: أَلا أَدُلُكَ عَلَى أَبُوابِ الْخَيْرِ؟ الصَّومُ جُنَة ' وَالصَّدَقَة تُطُفِيءُ الْخَطِيئَة كَمَا يُطْفِىءُ الْمَاءُ النَّارَ، وَصَلاَةُ الرَّجُلِ فِي جَوُفِ اللَّيْل، ثُمَّ تَلا:

''حضرت معاذبن جبل روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ عظیمی ہے عرض کیا کہ''یارسول اللہ! علیہ ایساعمل بنا دیجیے جو مجھے جنت میں داخل کر دے اور دوزخ ہے ؤور کردے۔''آپ علی نے ارشاد فرمایا''تم نے بڑی عظیم چیز کے بارے میں سوال کیا ہے اور بلاشبہ یہ اس شخص کے لیے آسان بھی ہے جس کے لیے اللہ آسانی بیدا فرما دے۔'' پھر ارشاد فرمایا''تم اللہ کی اس طرح عبادت کرو کہ اس کے ساتھ کسی کوشریک نہ تھراؤ، نماز قائم کرو، زکو ۃ ادا کرو، رمضان کے روزے رکھواور بیت اللہ کا جج گرو۔'' اس کے بعد فرمایا''کیا میں تم کو خیر کے دروازے نہ بتادوں؟ سنو! خیر کے دروازے یہ بین: روزہ ڈھال ہے اورصدقہ گناہ کواس طرح بجھادیتا ہے جیسے پانی آگ کو بین: روزہ ڈھال ہے اورصدقہ گناہ کواس طرح بجھادیتا ہے جیسے پانی آگ کو بیت تلاوت فرمائی'؛

تَتَجَافَى جُنُوبُهُمُ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ خَوُفًا وَّطَمَعًا وَمِمَّا وَمِمَّا رَزَقُهُمْ يَنُفِقُونَ ٥ فَلاَ تَعُلَمُ نَفُسٌ مَاۤ أُخُفِى لَهُمُ مِنُ قُرَّةِ اَعُيُنٍ جَزَآءً بِمَا كَانُوا يَعُمَلُونَ ٥ فَلاَ تَعُلَمُ نَفُسٌ مَاۤ أُخُفِى لَهُمُ مِنُ قُرَّةِ اَعُيُنٍ جَزَآءً بِمَا كَانُوا يَعُمَلُونَ . (الجروا٤٤٠)

''ان کے پہلوخواب گاہ نے علیحدہ ہوتے ہیں، وہ اپنے رب کوخوف اور امید کے ساتھ پکارتے ہیں اور ہماری دی ہوئی چیز وں میں سے خرچ کرتے ہیں۔ کوئی نہیں جانتا کہ پوشیدہ طور پر ان کی آٹھوں کی ٹھنڈک کے لیے کیا رکھا گیا ہے۔ یہ بدلہ ہے اس کا جوکرتے تھے۔''

پر فرمایا ''کیاتم کودین کی اصل چیز ،اس کا ستون اوراس کی چوٹی کاممل نه بتا دوں؟' میں نے عرض کیا ''یارسول الله! عقیقہ ارشاد فرما کیں' آپ عقیقہ ان نے فرمایا ''دین کی اصل چیز اسلام ہے ( یعنی حکم سُن کر فرماں برداری کے لیے آمادہ ہو جانا) اور دین کا ستون نماز ہے اور اس کی چوٹی کاممل جہاد ہے' پھر فرمایا ''کیاتم کو ایساعمل نه بتا دوں جس کے ذریعے ان سب اعمال پر قابو پایا جا سکے؟'' میں نے عرض کیا ''ضروریارسول الله! عقیقہ نے جا سکے؟'' میں نے عرض کیا ''ضروریارسول الله! عقیقہ نے سروکو۔'' این زبان مبارک پکر کر فرمایا ''اس کو اپنے حق میں مصیبت بنے سے روکو۔'' میں نے عرض کیا ''الله کے نی عقیقہ کیا ہمارے ہولئے پر بھی ہماری گرفت

ہوگی؟'' معاد ؓ! تم بھی عجیب آ دمی ہو، لوگوں کو منہ کے بل یا آپ نے فرمایا ناک کے بل آگ میں دھکیلنے والی ان کی زبان کی کھیتی کے علاوہ اور کیا چیز سے ؟''

تشريخ:

یہ صدیث ان جامع احادیث میں سے ایک ہے جن میں اسلام کی بنیادی تعلیم دی گئ ہے اور دینِ اسلام کا پورا نقشہ کھینچا گیا ہے جس پر چلنے اور عمل کرنے سے آ دمی کامل مومن بن جاتا ہے اور دوزخ سے چ کر جنت کاحق دار ہوجاتا ہے۔

حدیث کی ابتدا میں حضرت معاد کی تمنا اور خواہش یہ ظاہر کرتی ہے کہ صحابہ کرام گو ہر وقت یہی فکر لاحق رہتی تھی کہ کسی طرح دوزخ کے عذاب سے نی جا کیں اور اللہ کی نعمتوں لیعنی جنت کے حق دار بن جا کیں۔ حضرات صحابہ کی زندگی کے حالات کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ تقریباً ہرایک صحابی نے مختلف مواقع پر الی تمنا ظاہر کی ہے۔ در حقیقت ہر مومن کا بھی یہی رویہ ہونا چا ہے کہ ہردَم اپنی آخرت سدھارنے کی فکر کرتا رہاں مقصد کے لیے اللہ اور رسول اللہ علیلے کہ ہردَم اپنی آخرت سدھارنے کی فکر کرتا رہاں مقصد کے لیے اللہ اور رسول اللہ علیلے کے احکام معلوم کرے اور ان پڑمل پیرا رہے۔

نبی اکرم اللہ نہ سے معاد گو بہشت میں داخلے کے لیے جو تھیجیں کی ہیں، ان میں دین کی تقریباً تمام بنیادی باتیں آ جاتی ہیں لیعنی عقائد، عبادات، نوافل اور جہاد وغیرہ۔ ان اعمال میں اسلام کی اجماعی زندگی کا پورا نظام شامل ہے۔ نیز کبیرہ گناہوں سے کنارہ کشی کرنے کا تذکرہ اور زبان کا کردار واضح کرکے بیان فرما دیا۔

نی اکرم علی نے حضرت معاق کو بتایا کہ جنت حاصل کرنا اتنا آسان نہیں ہے بلکہ اس کے لیے زندگی بھر مسلسل عمل کرنے اور بُرائیوں سے بیخے کی ضرورت ہے۔ عمل بھی صرف فرائفن نہیں بلکہ ان کے ساتھ نوافل بھی اداکر نے ہیں جو کافی مشکل عمل ہے پھر آپ علی اس میں بھی بھے ایسے ہی اعمال علی بات کی تائید میں جو آیت تلاوت فرمائی اس میں بھی پھھ ایسے ہی اعمال بتائے گئے ہیں اور آیت کے آخر میں کہا گیا ہے:

جَزَآءً بَّمَا كَانُوُا يَعْمَلُوُنَ.

''لین پیرست جزا اور بدلہ ہے ان اعمال کا جو بید دنیا کی زندگی میں کرتے

رے ہیں۔"

حدیث زیرمطالعہ کی تفصیلی تشریح ان مختصر صفحات میں کرنا مشکل ہے تاہم اس کے بعض ضروری نکات کی تھوڑی تی تفسیر عرض کی جاتی ہے۔

نی علی اسلام کے بنیادی ارکان میں سب سے پہلے جس بات کا تذکرہ فرمایا یہ کہ اللہ کی عبادت کرو، اس میں کی کوشریک نہ کرویعنی تمہاری عبادت خالص اللہ کے لیے ہو اور اس میں کی اور کا حصہ نہ ہو جو بھی نیکی کا کام کیا جائے، وہ اللہ کے لیے خالص ہو، کی دوسرے کوخوش کرنے یا کسی کا خوف کھانے کی وجہ سے یا کسی میں امید اور لا کی کی بناء پر نہ ہواس کیفیت کا دوسرا نام اخلاص ہے۔

فرض عبادات کے بعد نفلی عبادات کا بیان ہے، ان میں نفلی روزوں، رات کونوافل پڑھنے اور نفلی صدقات کرنے کے درجات وفضائل کا تذکرہ ہے۔ درحقیقت نفلی عبادات فرائض کی زیب وزینت اور ان کی تکمیل ہیں۔ نیز ان میں جوکوتا ہیاں رہ جاتی ہیں، ان کی تلافی ہے پھر نفلی عبادتوں میں کوتا ہی ہوگی تو ان کا اثر فرائض پر واقع ہوگا جو آ کے چل کرفرائض کے ترک پر فتج ہوگا لہذا نفلی عبادات کی پابندی کرنے کی ہر وقت کوشش ہونی حاس۔

اس کے بعد نبی اکرم علیقہ نے انسانی زندگی میں دین کی ضرورت واہمیت اور دین میں من از وجہاد کی اہمیت مثال دے کر واضح کی۔ آپ علیقہ نے فرمایا کہ ''انسان کے لیے دین واخلاق کا سرااسلام ہے' بینی نبی علیقہ کی نبوت کے بعد اسلام کے سواکوئی دوسرادین قبول ہے۔ دینِ اسلام کی حیثیت واہمیت قبول ہے۔ دینِ اسلام کی حیثیت واہمیت الیہ ہے ہاں قبول ہے۔ دینِ اسلام کی حیثیت واہمیت ایسے ہے جیسے حیوان کے لیے سرکی حیثیت ہوتی ہے، کسی حیوان کا سرکاٹ دیا جائے تو وہ حیوان خم ہو جائے گا'ای طرح دینِ اسلام کے بغیر انسان بھی صحیح انسانی حیثیت سے محروم موجائے گا'ای طرح دینِ اسلام کے بغیر انسان بھی صحیح انسانی حیثیت سے محروم موجائے گا۔

پھردین میں نمازی حیثیت ایے ہے جیسے مکان میں ستون کی ہوتی ہے اگر مکان میں ستون نکال دیا جائے تو مکان گر جائے گا ای طرح اسلام بھی نماز کے سوا قائم نہیں رہ سے گا۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن وحدیث میں نماز ادا کرنے کی اتن سخت تاکید آئی اور اسے

چھوڑنے پرسخت وعید آئی ہے۔

دینِ اسلام کی چوٹی یا بالائی حصہ جہاد کو کہا گیا ہے۔ اسلام میں جہاد کی بہت زیادہ اہمیت ہے اسلام کی جوٹی علماء نے اسے فرض عبادات میں شامل کیا ہے اور ارکانِ اسلام لینی نماز، روزہ، زکو قاور جج کے بعد جہاد کو بیان کیا گیا ہے۔

چونکہ اُمتِ محمد ہے اُمتِ دعوت ہے، ہے اُمت اُٹھائی ہی اس لیے گئ ہے کہ دنیا میں نیکی پھیلائے اور بُرائی مٹائے۔ اس مقصد کے لیے جو کوشش جس طریقے ہے بھی کی جائے، اسے جہاد کہا جاتا ہے۔ اسلامی اصطلاحات میں جتنے وسیع معنی جہاد کا کلمہ رکھتا ہے شاید ہی کوئی دوسرالفظ رکھتا ہواس لیے جہاد کا دائرہ بہت ہی وسیع ہے۔ زبان سے حق کا کلمہ کہنے ہے کوئی دوسرالفظ رکھتا ہواس لیے جہاد کا دائرہ بہت ہی وسیع ہے۔ زبان سے حق کا کلمہ کہنے سے لے کر جان قربان کر دینے تک جدوجہد کا تمام سلسلہ جہاد ہے البتہ جہاد کا بالائی درجہ قال یعنی اللہ کی رضا کے لیے اللہ کے دین کوقوت کے ذریعے پھیلا نا اور اس کی راہ میں پیش آنے والی طاقتوں کوختم کرنا جہاد کا بلند ترین درجہ ہے۔ اسے قرآن مجید اور احادیث میں قال بھی کہا گیا ہے۔ یکمل اتنا اعلیٰ اور افضل ہے کہ اس کے برابر دوسراعمل نہیں ہوسکتا اس کا اندازہ اس حدیث ہے کر س:

حضرت الوجريرة في روايت كرتے ہوئے كہا كه ايك آدى رسول الله عليقة كے پاس آيا اور عرض كيا "يارسول الله! عليقة مجھے ايباعمل بتائے جو جہاد كے برابر ہو" آپ عليقة في ايباعمل نہيں پاتا" پھر آپ عليقة في فرمايا" كيا تيرے اندراتى طاقت ہے كہ جب مجاہد (جہاد كے ليے) نكلے تو تم اپني معجد ميں داخل ہو جاؤ اور مسلسل نماز ميں كھڑ ہے رہواور درميان ميں وقفہ نہ كرواور پيم روزے ركھواور افطار نہ كرو؟" اس شخص في جواب ديا" ابنى طاقت كس ميں ہے؟"

مطلب یہ کہ کامل مومن بننے اور جنت کاحق دار ہونے کے لیے جہاد کی ضرورت ہے لہذا مومن کو چا ہے کہ جہاد کی حو جہاد کی جو فہذا مومن کو چا ہے کہ جہاد کے کاموں میں سے کوئی بنہ کوئی کام کرتا رہے۔ پھر جہاد کی جو ضروری شرائط ہیں ان کی تکمیل کے لیے بھی کوشش کرے تا کہ وہ مقبول ہو اس کے اثر ات دنیا میں ظاہر ہوں اور اتنی بڑی محنت ضائع نہ جائے۔

نی ایک نے اپنے پیارے صحابی کو جو آخری اہم بات بتائی وہ زبان اپنے قابو میں

ر کھنا اور اے آزاد نہ چھوڑنا ہے۔ زبان کا کردار بہت وسیع 'بڑا اہم اور نازک ہے۔ در حقیقت اکثر نیکیاں زبان سے ادا ہوتی ہیں ای طرح گنا ہوں کے بڑے جھے کا تعلق بھی زبان سے ہے جاہے گناہ کبیرہ ہوں یاصغیرہ اکثر کا تعلق زبان سے ہے۔

ایک حدیث میں آپ ایسی نے فرمایا:

مَنْ يَضُمَنُ لِي مَا بَيُنَ لَحُيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجُلَيْهِ أَضُمَنُ لَهُ الْجَنَّةُ ()

"جو خض مجھے دو چیزوں (کے سجع استعال) کی ضانت دے ایک وہ جواس کے دنوں جبڑوں کے درمیان ہے اور دوسری وہ چیز جو اس کی رانوں کے درمیان ہونے) کی ضانت دیتا درمیان ہونے) کی ضانت دیتا ہوں'۔

مومن کو چاہئے کہ اپنی زبان اچھی طرح قابو میں رکھے اور اس پر پورا قابو کرے تو بہت می برائیوں سے نج جائے گا اور اس کے صحیح استعال پر بڑی نیکیوں کا حق دار ہے گا۔

#### حدیث نمبر 30

## دين ميں اعتدال

عَنُ أَبِى ثَعُلَبَةَ الْحَشُنِيَ جَرُثُومِ بُنِ نَاشِرٍ رَضِى اللهُ عَنْهُ عَنُ رَّسُولِ اللهِ عَلَيْ قَالَ: إِنَّ اللهَ تَعَالَى فَرَضَ فَرَائِضَ فَلاَ تُضِيَعُوهَا ' وَحَدَّ حَدُودًا فَلاَ تُعْتَدُوهَا ' وَحَرَّمَ أَشْيَاءَ فَلاَ تَنْتَهِكُوهَا وَسَكَتَ عَنُ أَشْيَاءَ وَلاَ تَنْتَهِكُوهَا وَسَكَتَ عَنُ أَشْيَاءَ وَلاَ تَنْتَهِكُوهَا وَسَكَتَ عَنُ أَشْيَاءَ رَحُمَةً لَكُمُ غَيْرَ نِسْيَانَ فَلاَ تَبْحَثُوا عَنْهَا" حَدِيثُ حَسَنٌ وَوَاهُ الدَّارُ قُطْنِي وَعَيْرُهُ وَ عَيْرُهُ وَ اللَّالَ اللَّالَ اللَّالُ وَعَيْرُهُ وَ اللَّالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَيْرُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ الْحُمْ اللَّهُ اللْمُعَلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُعَلِيْلُولُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُولِمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْم

ابونعلبہ حشی جرثوم بن ناشر روایت کرتے ہیں کہ بی اللہ تعالیٰ اللہ تعالیٰ اللہ تعالیٰ اللہ تعالیٰ فرض کی ہیں سوانہیں ضائع نہ کرو کچھ صدیں مقرر کی ہیں بس انہیں نہ بھلاگو بعض چیزیں حرام قرار دی ہیں اور بہت می چیزوں سے تم پر رحت کرتے ہوئے بغیر بھولے فاموثی اختیار کی ہے سوان کی کرید نہ کرو۔

### تشريح

اس حدیث مبارک میں نبی کریم اللہ نے جن چار باتوں کا حکم دیا ہے وہ بنیادی اور بہت اہم ہیں۔ اوّل فرائض کی پابندی کرنا' دوئم کچھے حدود مقرر کی ہیں سو اُنہیں نہ بھلانگنا' سوئم اللّٰہ کی حرام کردہ باتوں سے بچنا اور چہارم جن اشیاء اور باتوں کے بارے میں بغیر کسی بھول کے تم پر رحم کرتے ہوئے خاموثی اختیار کی ہے ان کے بارے میں نہ کریدنا ان کا مختصر سابیان کیا جاتا ہے۔

(۱) فرائض: الله تعالى نے اپنے بندوں كى جھلائى بہترى اور دونوں جہانوں كى كاميابى كے لئے كھوا عمال كى إدائيگى لازم كردى ہے۔ يەفرائض كہلاتے ہيں انہيں اداكرنا لازم

فرض ہے۔ مخد دم محمد ہاشم محطوی نے اپنی کتاب ''فرائض اسلام'' میں فرضوں کے بارے میں لکھا ہے کہ ہرفرض سے تین با تیں تعلق رکھتی ہیں جن کی تکمیل ضروری ہے اوّل ہرمومن پر لازم (فرض) ہے کہ شریعت کے فرائض کاعلم حاصل کرے کہ مومن ہونے کی حیثیت سے مجھ پر کون می با تیں فرض ہیں۔ علماء کہتے ہیں کہ فرائض کاعلم حاصل کرنا مسلمانوں پر فرض ہے جیسے انسان بالغ ہو جائے اس پر نماز فرض ہوتو اس کے لازمی ارکان کا معلوم کرنا فرض ہے اس طرح رمضان کی آمد پر روزوں کاعلم حاصل کرنا اور زکو ق کا علم حاصل کرنا فرض ہے۔

دوم فرائض کے لازمی ہونے پر اعتقاد ویقین رکھے اور سوئم یہ کہ انہیں ادا کرے۔ مخدوم صاحب نے اپنی کتاب میں سینکڑوں فرائض ثار کیے ہیں جومسلمان کی انفرادی واجتماعی زندگی کے مختصر گوشوں سے تعلق رکھتے ہیں۔

آج ہمارے مسلم معاشرے میں جزئیات، مستحبات، فروعات/مباحات اور مکروہات پر بڑی بحثیں ہوتی ہیں، مناظرے ہوتے ہیں، پوسٹر، مضمون، کتا بچے اور کتابیں چھپتی ہیں۔
ایک دوسرے سے ان فروعات پرشدت کی وجہ سے نفرت اور بیر پیدا ہوتے ہیں اور مسلمان گروہوں، ٹولوں اور مسلکوں اور فرقوں میں تقسیم ہو جاتے ہیں اور ایک دوسرے کو گمراہ، فاسق، مشرک وکافر تک کہتے ہیں لیکن فرائض اور واجبات کے بارے اتن محنت اور جدوجہد نہیں کی جاتی جبکہ ہر مسلمان پر لازم ہے کہ زندگی سے تعلق رکھنے والے فرائض کو معلوم کرے، ان پر پختہ اعتقادر کھے اور انہیں ادا کرے۔

اسی طرح فرائض، واجبات، سنن، مستجبات اور نوافل کی ادائیگی میں توازن اور اعتدال اختیار کیا جائے اور ہر عمل کواس کے درجے پر رکھا جائے، فرائض ہر حالت میں ادا کیے جائیں اور دوسرے احکام بھی درجہ به درجہ ادا کیے جائیں۔ ایسا انداز نہیں ہونا چاہیے کہ فرائض تو چھوڑ دیئے جائیں اور نوافل اور مستجبات پر زور دیا جائے۔ نبی علی نے بی بات ارشاد فرمائی کہ اللہ تعالی نے جو فرائض مقرر کیے ہیں، انہیں ہر حالت میں ادا کرتے رہواور ضائع نہ کرو۔

(۲) کتنی ہی حدیں مقرر کی ہیں۔

### حدود کی یا بندی:

الله تعالی نے اپنی کتاب میں ارشاد فرمایا:

يْنَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيَبِنتِ مَا اَحَلَّ اللهُ لَكُمُ وَلاَ تَعْتَدُواْ اِنَّ اللهَ لَايُحِبُّ الْمُعْتَدِيْنَ. (المائده ٤٠٠٥)

''اے ایمان والو! جو پاک چیزیں اللہ نے تمہارے لیے حلال کی ہیں، انہیں حرام نہ کرلو اور حد سے تجاوز نہ کرو، اللہ کو زیادتی کرنے والے سخت ناپسند ہیں۔''

''حدیں بھلا نگنے (عبور کرنے) کی کئی صورتیں ہیں جن میں اصولی بات یہ ہے کہ اعتدال کو ملحوظ نہ رکھا جائے اور افراط و تفریط اختیار کیا جائے ، اللہ اور رسول کی مقرر کردہ حدود کا لحاظ نَہ کرنے ، انہیں تو ڑنے اور ان میں کمی وبیشی کی کئی صورتیں ہیں۔

- (الف) جیسے ذیقعدہ ،محرم اورصفر کے مہینوں میں شادی کرنے کوحرام سمجھنا۔بعض لوگوں کے ہاںعورت کا دوسرا نکاح کرنا حرام ہونا۔
- (ب) کسی ایسے کام کو دین کا کام اور تواب سمجھ کر کرنا جو شریعت میں نہیں ہے جیسے شب براُت کا حلوہ،عید کی سویاں اور گیار ہویں کا دود ھ وغیرہ۔
- (ج) اس طرح کی مطلق (عام) مباح ومتحب یا سنت کے عمل کو وقت کے ساتھ مقید (مقرر کرنا) جیسے فجر اور عصر کی نماز کے بعد لاز ما مصافحہ کرنا، عید کے بعد معانقہ کرنا، ایصال ثواب کے کھانے کے لیے دن مقرر کرنا جیسے تیجا، دسواں، بار ہواں، چالیسواں اور جمعرات وغیرہ۔
- (د) حدود پارکرنے کی ایک صورت یہ ہے کہ کسی عمل کی ایسی فضیلت اور ایسا تواب گھڑ لینا جوقر آن اور حدیث سے ثابت نہیں ہے جیسے دعائے گنج العرش، عبد نامہ، نور نامہ اور درود لکھی کے فضائل وفوائد اور تواب مقرر کیا ہوا ہے۔
- (ھ) کسی عمل کی کوئی خاص تر کیب وتر تبیب اور انداز اپنی طرف سے مقرر کر لینا جو کہ حدیث میں ثابت نہ ہو جیسے نوافل نمازوں میں خاص سورتیں اور ان کی تعداد متعین مقرر کی جاتی ہے یا خاص دنوں میں اور مہینوں کی فضیلتیں اور ثواب کی مقدار مقرر کی گئی ہے۔

- (و) ایک صورت یہ ہے کہ کسی جگہ یا وقت نیکی کرنے کو ضروری سمجھنا جیسے قبروں پر جاکر خیرات کرنا اور قرآن پڑھنا جبکہ ثواب تو ہر جگہ ہے پہنچ سکتا ہے اس طرح اپنی طرف ہے کوئی طعام بعض لوگوں کے لیے ناجائز سمجھنا جیسے عقیقے کا گوشت یا کھانا، نانا، نانی کے لیے ناجائز سمجھنا۔
- (ز) کسی عمل پرخاص عذاب اپن طرف ہے مقرر کر لینا جیسے سندھ میں مشہور ہے کہ بیٹی بالغ ہونے کے بعد ماں باپ کا کھانا حرام ہوتا ہے یا وہ گناہ گار ہوتے ہیں۔

الغرض اليى بيشار باتيں ہيں جولوگوں نے اپنی طرف ہے دين ميں بڑھالی ہيں، اسے بدعت بھی کہا جاتا ہے۔ اس بارے ميں مومن کا روبيد بيہ ہونا چاہيے كہ قرآن مجيد اور صحيح حديث ميں جو بچھ ہے اور جس طرح ہاں ہے آگے نہ بڑھا جائے۔

### (۳) محرمات سے پرہیز:

حرام کی ہوئی باتوں سے بچنا، القداوراس کے رسول کی طرف سے حرام کردہ چیزوں سے کوشش کر کے دُوررہاں مقصد کے لیے سب سے پہلے حرام کردہ چیزوں کاعلم حاصل کرنا، اس پراعتقادر کھنا اوران سے بچنا اور دُوررہنا، آج ہمارے معاشرے میں اس بارے میں بھی کوتا ہی ہے جیسے بچھ لوگ حقہ پینے اور تمبا کونوشی سے نفرت کرتے ہیں جبکہ دوسری طرف سود، رشوت اور حرام کمانے اور کھانے میں کوئی عیب نہیں سمجھتے اور انہیں بُرائی نہیں سمجھتے۔

### (۴)مطلق كالحاظ كرنا:

مسائل میں بحث نہ کرنے ، گہرائی میں جانے اوران کے بارے میں سوال نہ کرنے کا تھم بنی علیقیہ کے زمانے میں تھا کیونکہ اس وقت شریعت نازل ہو رہی تھی اس لیے جتنے سوال کیے جاتے ، اتنا تھم نازل ہو جاتا اور لوگوں کے لیے ان پڑمل کرنا مشکل ہوتا جیسے حج کا تھم آنے پرایک شخص نے سوال کیا'' یارسول اللہ! علیقیہ کیا ہر سال حج فرض ہے؟''اس پر آپ علیقیہ نے پہنیس فرمایا اور خاموش رہے جب سائل نے یہ سوال تین مرتبہ کیا تو آپ

سَلِينَةِ نِهِ مايا ''ميں اگر ہاں كہد ديتا تو ہر سال حج فرض ہو جاتا پھرتم تكليف ميں مبتلا ہو جاتے۔''

اس لیے عام لوگوں کو چاہیے کہ جس بات کوشر بعت میں مطلق (عمومیت پر) چھوڑا گیا ہے اس کی تحقیق اور تدقیق اور باریک بینیوں میں نہیں جانا چاہیے۔علماء نے کہا ہے کہ جب تک کوئی معاملہ عملاً واقع نہ ہوتب تک اس کے بارے میں سوال نہیں کرنا چاہیے۔سلف ً کہتے تھے دَعُوُ ھَا تَنُول اُسے اس وقت تک چھوڑ دو جب تک عملاً واقع نہ ہوجائے۔

کسی چیز کے بارے میں شریعت کا تھم نہ کرنے پر علماء کی مختلف آ را ہیں اور ان میں تین قول ہیں: ایک خطر (ممانعت) کا ہے یعنی وہ عمل نہیں کیا جائے گا، دوسرا اباحہ (جائز ہونے) کا ہے یعنی اسے استعمال کیا جائے گا کیونکہ جب شارع نے اسے بیان نہ کیا تو گویا اس کے استعمال کی اجازت دے دی اور تیسرا تو تقف کا ہے یعنی جب تک تھم معلوم نہ ہواس وقت تک عمل نہیں کیا جائے گا۔ ان کے تفصیلی احکام کتب فقہ واصول فقہ کی کتابوں میں نہ کور ہیں، وہاں دیکھے جائیں یا علماء سے معلوم کیے جائیں۔

### حدیث نمبر 31

## الله تعالیٰ کی رضا اورلوگوں کی محبت

عَنُ أَبِى الْعَبَّاسِ سَهُلِ بُنِ سَعُدِ السَّاعِدِي رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِي عَلَيْ عَمَلٍ إِذَا وَجُلٌ إِلَى النَّبِي عَلَيْ عَمَلٍ إِذَا يَارَسُولُ اللهِ دُلَّنِي عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمِلُ أَلُهُ أَحَبَّنِى اللهُ وَقَالَ: إِزُهَدُ فِى الدُّنُيَا يُحِبَّكَ اللهُ وَازُهَدُ فِى الدُّنُيَا يُحِبَّكَ اللهُ وَازُهَدُ فِي الدُّنُيَا يُحِبَّكَ اللهُ وَازُهَدُ فِي الدُّنُيَا يُحِبَّكَ النَّاسُ فَقَالَ: إِزُهَدُ فِي الدُّنُيَا يُحِبَّكَ اللهُ وَاهُ إِبُنُ مَا اللهُ عَنْدُ النَّاسِ يُحِبُّكَ النَّاسُ " حَدِيثٌ " حَسَنٌ ، رَوَاهُ إِبُنُ مَا جَةَ وَغُيُرُهُ وَ بِأَسَانِيُدَ حَسَنَةً.

''حفرت بہل بن سعد ساعدی ٌروایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے آنخفرت علی اللہ اعلیہ میں کہ ایک شخص نے آنخفرت علیہ اللہ اعلیہ میں عاضر ہو کرعرض کیا''یارسول اللہ! علیہ مجھے ایسائمل بتا دیجے جس کے کرنے سے اللہ تعالی مجھ سے محبت کریں اور لوگ بھی مجھ سے محبت کریں اور لوگ بھی مجھ سے محبت کرنے گئیں۔''آپ علیہ ہے نے ارشاد فر مایا''وُنیا سے بورخی اختیار کرو، اللہ تم سے محبت کرے گا اور لوگوں کے پاس جو پچھ ہے اس سے توجہ بٹا لو تو لوگ تم سے محبت کرنے گئیں گے۔''

### تشريح:

عام طور پر انسان کی خواہش ہوتی ہے کہ لوگ مجھ سے محبت کریں، عزت کی نگاہ سے دیکھیں، اچھے تعلقات قائم کریں، حسد ونفرت نہ کریں اور بدخواہی اور یُر انْی کا برتاؤ نہ کریں چھرمومن کی سب سے بڑی خواہش وتمنا یہ ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھ پر مہر بان ہو جائے، وہ مجھ سے محبت کرے اور اس کی ناراضی سے بچا رہوں اس حدیث شریف میں ان دونوں خواہشوں کی تکمیل کا راز بتایا گیا ہے۔

حدیث کے عربی متن میں بیالفاظ آئے میں؟ اِزُهَدُ فِي الدُّنْيَا.

''تم دنیا کی طرف میلان نه رکھواوراس سے بے رنبتی برتو''

کلمہ زید کے یہی معنی ہیں اور اس کے اصطلاحی معنی ہیں'' دنیا کی جن حلال اور جائز چیزوں کی انسان کوضرورت نہیں ہے، انہیں چھوڑ نا اور ضروریاتِ زندگی پر کفایت کرنا۔''

اس حدیث مبارکہ میں نبی کریم عظیمی نے زندگی سے تعلق رکھنے والی دو بنیادی باتیں بیان کی ہیں: ایک بید کہ انسان کا دنیا سے اور اس کے ساز وسامان سے تعلق اور واسطہ کس قدر ہو؟ نیز مومن کا مال ومتاع سے رویہ کیسا ہو؟

دوسری یہ کہ انسان اللہ تعالیٰ کے نزدیک اور لوگوں کے ہاں پہندیدہ اور پیارا کیے ہو

سکتا ہے؟ کیسی صفت اختیار کرنے سے لوگوں میں ہر دل عزیز ہوسکتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی رضا

حاصل کر سکتا ہے؟ یہ دونوں با تیں سجھنے کے لیے دنیا کے متعلق ہم چند مختصر نکتے پیش کرتے

ہیں 'چونکہ دنیا اور اس کے سازوسا مان سے مومن کے تعلقات کے بہت سے درجے ہیں اس
لیے اہلِ علم میں سے ہر شخص نے اپنی سجھ علم ، ذوق تعبیر اور تاویل کے مطابق ان کی تشریک
کی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض اوقات ان تعلقات کو سجھنا مشکل ہوجا تا ہے لہذا کوشش کر کے
یہاں ان تعلقات کے مختلف پہلوخلا سے کے طور پر دیئے جاتے ہیں۔

(الف) انسان کے لیے اپنی ذات، اپنے اہل وعیال کی ضرورتوں کو پورا کرنے اور اہلِ قرابت کے حقوق ادا کرنے کی خاطر مال کمانا اور جمع کرنا نہ صرف جائز بلکہ واجب ہے۔ ارشادِر بانی ہے:

> لَا تَنُسَ نَصِيبُكَ مِنَ الدُّنُياً ..... (القص ٥٥: ٥٥) . " ونيات اپنا حصه حاصل كرنا نه بھولو ."

> > ایک اور جگه ارشاد ہے:

رَبُّنَا آتِنَا فِي الدُّنُيَا حَسَنَةً وَّفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابُ النَّارِ. (البَرِهِ:۲۱:۲۰)

''ہمارے پروردگار! ہمیں دنیا میں بھی بھلائی عطا کراورآ خرت میں بھی بھلائی

عطا کراورہمیں آگ کے عذاب سے بچا۔''

د نیا کی بھلائی سے مراد مادی، اخلاقی اور روحانی، تمدنی و تہذیبی ہرفتم کی بھلائی مراد ہے جب بھلائی کی طلب کرر ہا ہے تو اسے کمانے کی کوشش بھی کرے۔

(ب) حلال روزی اور جائز سہولتیں حاصل کرنے کے لیے بھاگ دوڑ کرنا عبادت ہے اس سے انسان برکت وٹواب کا مستق ہوتا ہے اور اللہ اور اللہ کے رسول کا لیندیدہ بندہ بنتا ہے۔ روزی کمانے میں ستی کرنا اور رزق کے لیے جدوجبد نہ کرنا اسلام میں ناپیندیدہ ہے۔ پاکتانی کرنی نوٹ پر لکھا ہوا یہ جملہ ''حصول رزق حلال عبادت ہے'' بالکل صحیح اور شریعت کے مطابق ہے جن لوگوں نے یہ جملہ سوچا اور تحریر کرایا ہے، انہیں آفرین ہے۔

(د) یه دنیا دارالعمل (عمل کرنے کی جگه) ہے، یہاں پر کیے ہوئے اعمال کی جزایا سزا آخرت میں ملے گی، دنیا کی حقیقت بتاتے ہوئے ایک بزرگ نے فرمایا:

''دنیا میں جوانسان ہیں وہ گویا مہمان ہیں اور جو پکھان کے ہاتھوں میں ہے، وہ عاریتاً مانگ کرلیا ہوا سامان ہے۔ مہمان کو آخر کار روانہ ہونا ہے اور عاریتاً لیا ہوا سامان واپس کرنا ہے۔ دنیا حاضر مال ہے جس میں نیک یا بد ہرایک حصہ لیتا ہے۔ یہ اللہ والوں کے لیے ناپندیدہ اور دنیا داروں کے لیے بیندیدہ ہوگا تو بہلوگ اس سے بیندیدہ ہواور جو شخص ان کی بیاری چیز میں شریک ہوگا تو بہلوگ اس سے دشنی اور حسد کرس گے۔''

جیے اوپر بیان ہوا کہ دنیا کمانا، رکھنا اور استعال کرنا جائز بلکہ افضل ہے البتہ اس سے محبت کرنا، دل لگانا، اسے اپنی ضرور بات پر، اپنے اہل وعیال پر اور الله کی راہ میں خرج نہ کرنا گناہ اور دنیا داری ہے۔ نہ کورہ بالا حدیث میں دراصل اسی چیز سے روکا گیا ہے۔ (ھ) دنیا حاصل ہونے پرشکر کرنا جوزبان دل اور عمل سے ہوتا ہے، عمل کی اہم صورت الله (ھ)

کی راہ میں خرچ کرنا ہے۔ تکبر، بڑائی اور نمائش سے بچنالازم ہے۔ قارون نے تکبر وغرور کیا اور ناشکری کی تو سخت عذاب میں گرفتار ہوا اور قیامت تک کے لیے لعنتی بن گیا۔

(و) جس آ دمی کے پاس دنیا کا مال زیادہ ہے اس پر دینی ودنیاوی ذمہ داریاں زیادہ ہیں اور دنیاو آخرت میں جواب دہی بھی شخت ہوگی اس کے برخلاف جس کے پاس رز ق بفتر رضرورت و کفایت ہے، وہ دنیا و آخرت کی ذمہ داری اور جواب دہی سے ہاکا اور بُری ہوگا۔انسان کو دنیا آتی ہی ملے گی جتنی اس کی قسمت میں کھی ہوگی۔

نبی علیقہ نے فرمایا''جس شخص کی فکر آخرت کے لیے ہوگی تو اللہ تعالیٰ اس کے کام آسان کرے گااس کے دل میں تو نگری اور استغنا ڈالے گا اور دنیا اس کے پاس ذلیل ہوکر آئے گی اور جس کی سوچ وفکر دنیا کے لیے ہوگی تو اللہ تعالیٰ اس کے کاموں کو پھیلا دے گا، اسے مختاجی سامنے نظر آئے گی اور دنیا بھی اتنی ہی ملے گی جتنی اس کی قسمت میں کھی ہوئی ہوگی۔''

حدیث میں دوسری بات میہ کہی گئی ہے کہ اللہ کی رضا حاصل کرنے کے لیے دل سے دنیا کی محبت نکال دینا چاہیے، ایک دل میں ایک ہی وقت میں اللہ کی محبت دونوں جمع ہونہیں سکتیں اس لیے جب مال کی محبت نکالی جائے گی تب ہی اللہ کی محبت اس میں گھر کرے گی اور اللہ تعالیٰ راضی ہوگا۔ ایک حدیث میں ہے:

حُبَ الدُّنْيَا رَأْسُ كُلِّ خَطِيْئَةٍ.

''لینی دنیا کی محبت ہر گناہ کا سراہے۔''

لہٰذا اللّٰہ کی رضا حاصل کرنے کے لیے دنیا سے منہ پھیرنا ضروری ہے، دوسری حدیث میں ہے زاہد (دنیا سے منہ پھیر کر) اپنے دل کو دنیا اور آخرت میں راحت پہنچا تا ہے اور دنیا میں مگن رہنے والا اپنے دل کو تکلیف میں ڈالتا ہے۔

لوگوں سے اپیھے تعلقات اور ان کی محبت حاصل کرنے کے لیے نبی علیات نے فرمایا ''ان کے دنیاوی معاملات اور کاروبار سے حسد اور جلن کا رویہ نہ ہو، ان سے مالی امید نہ رکھی جائے ،ان کے مال پر آتکھیں نہ گاڑھی جائیں تو ایسے شخص سے لوگ محبت کرتے ہیں۔ مام لوگوں میں ایک دوسرے سے نفرت، بغض کینہ، حسد، جلن اور عصبیت کا بڑا سبب کاروباری معاملات ہوتے ہیں۔ ایک دوسرے کے حقوق کا کھاظ نہ کرنا بلکہ ایک دوسرے کے حقوق کو چھیننا ہی نفرت کا سبب ہوتا ہے۔ کاروبار میں ایک دوسرے سے آ گے بڑھنا مضا اور کینہ کا سبب بنتا ہے، طبقہ واریت کے نظام ان ہی ہے جنم لیتے ہیں اس لیے آپ نے اصولی بات یہ بتائی کہ لوگوں کے پاس جو پچھ ہے اس سے منہ موڑ لوتو لوگ تم سے مجبت کرنے لگیں گے۔

ایک دوسری حدیث میں نبی نے انسان کو ذہنی سکون اور راحت حاصل کرنے کا گریہ نایا کہ لوگوں کے ہاتھوں میں جو کچھ ہے لیعنی مال ودولت، عبدے اور مرتبے ان سے تم ایوس ہو جاؤلیعنی ان کے حاصل کرنے کی امیداور آس نہ رکھواس طرح تم میں اطمینان اور نناعت پیدا ہوگا۔ ( ملی ہوگا۔ ( ملی )

ا ت ہم دنیا کے بارے میں حضور علیہ کا فرکورہ بالا فرمان سامنے رکھیں اورا پی زندگی سے مطابق گزاریں تو اللہ کی رضا بھی حاصل ہوگی اور لوگوں سے اچھے اور بہتر تعلقات قائم موں عائم رہیں گے بلکہ ان سے بڑھ کر پیار وحمیت ، ہمدردی وغم خواری کے تعلقات قائم ہوں کے اور زندگی خوش گوارگزرے گی۔

#### حدیث تمبر 32

# اسلام میں نقصان نہیں

عَنُ أَبِى سَعِيُدِ سَعُدِ بُنِ مَالِكِ بُنِ سِنَانِ الْخُدُرِيِ رَضِى اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكَ مَسَنْ رَوَاهُ ابُنُ رَسُولَ اللهِ عَيْكَ فَعَالَ: لاَ صَرَرَ وَلاَ صَرَاً رَّ ' حَدِيثُ حَسَنْ رَوَاهُ ابُنُ مَا جَةَ وَالدَّارُ قُطُنِى ' وَغَيُرُهُ مَا مُسُنَدًا. وَرَواهُ مَالِكُ فِي الْمَؤُطَّا مُرُسَلاً عَنُ عَمُ والدَّبِي عَنْ أَبِيهِ عَنِ النَّبِي عَيْكَ فَاسُقَطَ أَبَا سَعِيْدٍ وَلَهُ طُرُقٌ يُقَوَى بَعُضُهَا بَعْضًا.

''حضرت ابوسعید سعد بن ما لک بن سنان خدری روایت کرتے ہیں که رسول الله علیقی کے اللہ علیقی اللہ علیقی کے اللہ علیقی اللہ علیقی کے اللہ علیقی کے اللہ علیقی کے اللہ علیقی کے اللہ علی کے اللہ علیقی کے اللہ علی کے ا

### تشريح:

سے حدیث جوامع الکلم میں سے ہاور اسلام کے اصولی قاعدوں میں سے ایک اق قاعدہ بیان کرتی ہے۔ ابوداؤڈ نے کہا ہے کہ فقہ کے متعدد قاعدے جن پانچ حدیثوں سے نگلتے ہیں، ان میں سے ایک سے ہے۔ فقیہوں اور اصولیوں نے اس میں سے کتنے ہی فروڈ قاعدے اور قانون نکالے ہیں، بی قواعد فقہ اور اصول فقہ کی کتابوں میں تفصیل سے معلو کیے جا سکتے ہیں۔

حدیث میں دولفظ اے ہیں ایک''ضرر'' جس کے معنی ہیں ،کسی ایسے محف کونقصاا پنجانا جس نے تمہیں کوئی نقصان نہیں پہنچایا ہے، دوسرالفظ''ضرار'' ہے، اسے بعض رادیوا اورفقیہوں نے اضرار بھی پڑھا ہے لیکن عام مشہور ضرار ہی ہے جو باب مفاعلة کا ایک مصد ہے جیسے قبال، مرار، علاج اور عقاب وغیرہ۔اس کے معنی ہیں ایک دوسرے کو نقصان پہنچا نایا نقصان کے دریے ہونا۔

اسلام اور ایمان اپنے الفاظ سے امن وسلامتی ظاہر کرتے ہیں، ان ہی سے مسلم اور مومن کے کلمات بنے ہیں جو بتاتے ہیں کہ مومن امن وسلامتی کا مجسم ہوتا ہے، بدامنی، بے ایمانی، دھوکے اور محقی اور خیانت سے دُور رہتا ہے اور ظلم وزیادتی سے عاری ہوتا ہے۔ (مزید تفصیل کے لیے دیکھیے حدیث نمبر ۲۲)

ایک حدیث میں نبی اکرم علیہ نے فرمایا:

إِنَّ دَمَاءَ كُمُ وَامُوَالَكُمُ وَاعْرَاضَكُمُ عَلَيْكُمُ حَرَامٌ. (جَارى)

"تهارےخون (جانیں)تمہارے مال اور تمہاری عزتیں تم پرحرام ہیں۔"

لاَ يُؤْمِنُ اَحَدُكُمُ حَتَى يُحِبُّ لِلْحِيْهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ. (صحح بخارى)

''تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک کامل مومن نہیں ہوسکتا جب تک اپنے

بھائی کے لیے بھی وہی کچھ پندنہ کرے جواپنے لیے پند کرتا ہے۔''

جس دین میں اتن جامع اور واضح ہدایات موجود ہیں، اس میں کسی کونقصان کپنچانا اور تکلیف دینے کی گنجائش کہاں ہوگی۔

ایک دوسرے کو مالی نقصان نہ پہنچانے کے بارے میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: وَإِنْ تُبُتُمُ فَلَكُمُ رَوُّسُ اَمُوَ الِكُمُ لَا تَظُلِمُونَ وَلاَ تُظُلَمُونَ. (القرر ١٤٩:٢٥)

"اورا گرتم توبه کرلوتو اپنااصل سر ماید لینے کے تم حق دار ہونہ تم کسی پرظلم کرواور نہتم یرکوئی ظلم کیا جائے۔"

یعنی نہ تم کسی کورنج پہنچاؤ اور نہ تہمیں کوئی رنج پہنچائے، نہ تر کسی کا مال ہڑپ کرواور نہ تہمارا کوئی مال ہڑپ کر لے لیکن اگر کوئی تہمیں وکھ دیتا ہے اور گائی گلوچ کرتا ہے یا تکلیف دیتا ہے تو شریعت مطہرہ کے موجب تم اپنے طور پر کوئی کارروائی نہ کروالبتہ جا کم وقت کے پاس یا کسی قاضی یا ثالث کے پاس فیصلہ لے کر جاؤ اور ان کے ذریعے اپنا حق وصول کرو۔ ایک حدیث میں آپ تالیقہ نے فرمایا: لِلُمُسُتَ ابَّيُنَ مَاقَالاً وَعَلَى الْبَادِي مِنْهُمَا الْاِثْمُ مَالَمُ يَعْتَدِ الْمَظُلُومُ. (رواه ملم)

'' دونوں گالیاں دینے والوں کے لیے وہی (وبال) ہے جو انہوں نے ایک دوسرے کو کہا ہے اور ان میں سے پہل کرنے والے پر گناہ ہے جب تک مظلوم کی اور وجہ سے زیادتی نہ کرے۔''

آج ہمارے معاشرے میں مسلمانوں کاعمل اور روید کھ کر تعجب ہوتا ہے کہ مسلم قوم کو کیا ہوگیا ہے کہ ایک دوسرے سے جھگڑے، دشمنیاں اور مخاصمتیں قائم کیے ہوئے ہیں۔
عمر انوں، لیڈروں اور رہنماؤں سے لے کرعوام تک اپنی طاقت، دولت، وقت اور تمام
صلاحیتیں ایک دوسرے کو دبانے، نیچا دکھانے اور ایک دوسرے کے حقوق مارنے میں خرچ
کررہے ہیں جس گروہ کو جب موقع ملتا ہے اور اقتدار اور حکومت ملتی ہے تو دوسرے گروہ
سے انقام لینے میں لگ جاتا ہے۔

غور سے دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ آج اُمتِ مسلمہ کی پہتی، زوال اور ذلت کا اہم سبب بھی یہی ہے کہ تمام اُمت ایک فرد سے لے کر گروہوں، جماعتوں اور حکومتوں تک اس بیاری میں مبتلا ہے: پھر افسوس اس بات کا ہے کہ مسلم اُمت نے اپنی باگیس دوسری اقوام کے ہاتھوں میں دے دی ہیں یعنی یہود، نصاری اور ہنود کی ساز شوں کا شکار ہوگئ ہے۔ وہ جیسے چاہتے ہیں، انہیں آپ میں میں لڑا دیتے ہیں، قرضوں کے جال میں پھنسا دیتے ہیں، الحاد، بے دینی اور شہوت پرتی کے چکر میں ڈال کر ان کا دین ودنیا دونوں برباد کر دیتے ہیں۔

اُمت کے ہر فرد کواپنی انفرادی واجہّا تی زندگی پرنظر ڈال کرسوچنا چاہیے کہ میرا مقام کون ساہے،میری ذمہ داری کیا ہے اور مجھے زندگی کس طرح گزار نی ہے اور ایک دوسرے کے ساتھ کس طرح رہنا ہے۔اس طرح زندگی گزارنے کا ایک اصول لاضرر ولاضرار ہے۔

# فیصلے کرنے کے لیے ایک اہم قاعدہ

عَنُ أَبِى عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ عَنُهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيَلِيَّةٌ قَالَ: لَو يُعُطَى النَّاسُ بِدَعُوَاهُمُ، لاَدَّعَى رِجَالٌ أَمُوالَ قَوْمٍ وَدِمَاءَ هُمُ، للْكِنِ الْبَيْنَةُ عَلَى اللهَيْنَةُ عَلَى اللهَيْنَةُ عَلَى اللهَيْنَةُ عَلَى مِنُ أَنْكُرَ " حَدِيثٌ "حَسَنٌ رَوَاهُ الْبَيُهِ قَيْ وَغَيُرُهُ هَالْمَدَعِي وَالْيَمِينُ عَلَى مِنُ أَنْكُرَ " حَدِيثٌ "حَسَنٌ رَوَاهُ الْبَيُهِ قَيْ وَغَيْرُهُ هَاكَذَا وَبَعُضُهُ فِي الصَّحِيتَ عَيْن.

' د حفرت ابن عبال سے روایت ہے کہ آنخضرت علیہ سے ارشاد فرمایا''اگر محض دعویٰ کی بنیاد پرلوگوں کا حق تسلیم کر کے ان کو دے دیا جائے تو لوگ دوسروں کے مالوں اور جانوں کے بارے میں اکثر دعویٰ کرنے لگیں لیکن قاعدہ یہ ہے کہ گواہ لا نامدی کے ذمہ ہے اور قتم اُٹھانا مشکر (انکاری/مدعی علیہ) کے ذمہ ہے۔''

### تشريح:

یے حدیث بھی جوامع الکلم احادیث میں سے ہے جس میں دعووں،مقدموں، جھڑوں کے فیصلے کرنے میں ایک اہم اصولی قاعدہ بیان کیا گیا ہے لہٰذا فیصلے کرنے میں اس پڑھل کیا جائے گا اور چنداشٹنائی صورتوں کے سواہرموقع میں اس پڑھل ہوگا۔ قاضوں، جوں،مضفوں،سرداروں اور ٹالٹوں کو بیاحدیث ایک رہنما اصول کے طور پراپنے سامنے رکھنی جائے۔حدیث کی تشریح کے بارے میں چند با تیں پیش کی جاتی ہیں:

(۱) مدعی (دعوے دار) کوئی دعویٰ لے کر آئے تو دعویٰ کے ثبوت کے لیے اس سے شاہد طلب کیے جاکیں گے اس کے کئی پہلو ہیں: اوّل مید کمشریعت نے انسانوں میں مساوات، برابری پیدا کرنے اور انصاف دلانے کے لیے ہر مدعی کو یکساں قرار دیا ہے اور اس بات کا لحاظ نہیں کیا کہ دعوے دار دینی، اخلاقی، مالی اور معاشرتی حیثیت سے کس درجے کا ہے کہ لہذا ہر مدعی سے اس کھلے دعویٰ کے ثبوت کے لیے گواہ طلب کیے ہیں حتیٰ کہ خلیفہ وقت حضرت علیؓ سے دعوے کے ثبوت کے لیے صحیح گواہ طلب کیے ہیں حتیٰ کہ خلیفہ وقت حضرت علیؓ سے دعوے کے ثبوت کے لیے صحیح گواہ طلب کیے گئے اور انہوں نے دو گواہ چیش کیے لیکن قاضی شریح نے گواہی کے معیار پر پورانہ اُر نے کی وجہ سے دہ رد کر دیئے اور مدعی علیہ کو بری کر دیا۔

دوسرا پہلویہ ہے کہ مدعی کسی انسان کے ذمے کسی حق کا دعویٰ کر کے اسے ملزم 'بنار ہا ہے جبکہ اسلام کا اصول میہ ہے کہ ہرانسان بَری الذمہ (براء ق<sup>ع</sup>ن الحقوق) پیدا ہوا ہے۔ ہر انسان بے گناہ، بَری الذمہ اور معصوم ہے اس لیے اس کے ذمے کوئی الزام ثابت کرنے کے لیے قوی حجت (مضبوط دلیل) کی ضرورت ہے اور گواہی مضبوط ترین دلیل ہے۔

سوم یہ کہ اگر صرف کسی شخص کے دعویٰ سے فیصلہ کر دیا جائے تو کتنے ہی دعوے دار اُٹھ کرلوگوں کے مال ہڑپ کر جائیں گے اور بے انصافی عام ہو جائے گی، ان وجو ہات کی بناء پر مدعی کے ذھے گواہ لا نالازم کر دیا گیا۔

البتہ چند دعوے ایسے ہیں جوبعض ناگزیر اسباب اور دوسری وجوہ کی بناء پر گواہ لائے بغیر ہی قبول کیے جائیں گے جیسے احتلام کے ذریعے بالغ ہونا، مخنث کا مرد یا عورت ہونا، مقروض کا ایسے قرض کی ادائیگی سے مفلس ہونے کا دعویٰ کرنا جواس پر بغیر کسی مالی عوض کے لازم ہوا ہے جیسے مہر اور امانت کے چوری وغیرہ سے ضائع ہونے کا دعویٰ ۔ ان باتوں اور دعوں کو بغیر شامدوں کے قبول کر لیا جائے گا اس طرح کوئی شخص گھر میں نماز پڑھنے اور زکو ہ اداکرنے کا دعویٰ کرے تو اسے بھی قبول کر لیا جائے گا۔

(۲) جب مدی گواہ نہیں پیش کرسکتا تو پھر مدی علیہ (الزام زدہ فریق) کوقتم اُٹھانے کے لیے کہا جائے گا چونکہ مدی علیہ درحقیقت جرم سے بَری لینی براء ۃ عن الحقوق کے درجے میں ہے اس لیے اسے قتم اُٹھانے کے لیے کہا جائے گا جو کمزور دلیل ہے کوئکہ اس کا الزام شلیم نہ کرنا اس حقیقت کے قریب ہے کہ انسان اپنی اصلیت کے لیاظ ہے معصوم اور بَری ہے۔

نیراسلامی قوانین، عیسائیت، ہندومت اور دیگر گنتی تہذیبیں اور معاشرے عام طور پر انسان کواس وقت تک گناه گاراور مجرم سجھتے ہیں جب تک اپنے اوپر سے الزام ؤور کر کے پنے آپ کو ہری ثابت نہ کر دیے لیکن اسلام ہرانسان کواس وقت تک شراین، بےقصور اور کی الزام قرار دیتا ہے جب تک اس کے ذمہ کوئی جرم ثابت نہ ہوجائے اگر اس پر کوئی جرم ابت نہیں ہوتا تو معتر ہونے کی بناء پرقتم اُٹھا کراپنے آپ کو ہری کر لے۔

") مدعی علیہ کو نبی اکرم علیہ نے '' انکار کرنے والا'' فرمایا ہے کیونکہ وہ الزام اور جرم قبول کرنے سے انکار کرتا ہے، اس نوع کی قتم کو شریعت میں یمین الصبر (صبر کی قتم ) اور '' یمین غموں'' کہا جاتا ہے۔ ایسی قتم کے اُٹھانے میں جوجھوٹا ہو اور حقیقت کے خلاف قتم اُٹھائے اس کے بارے میں آ ہے علیہ نے فرمایا:

مَنُ حَلَفٌ عَلَى يَمِيُنِ صَبُرٍ يَقُتَطِعُ بِهِ مَالَ امْرَءٍ مُسُلِمٍ هُوَ فِيُهَا فَاجِر" لَقَىَ اللهُ وَهُوَ غَضبَان.

"جس شخص نے صبر کی ایسی قتم اُٹھائی جس ہے کسی مسلمان کے مال کو ہڑپ کرنا اور اُوٹنا چاہتا ہے اور وہ اس میں گناہ گار ہے تو (روزِ قیامت) اللہ سے ایسے حال میں ملے گا کہ وہ اس پر سخت ناراض ہوگا۔"

لہذا الی قتم اُٹھانے والے کوسوچ سمجھ کرفتم اُٹھانی چاہیے ایسا نہ ہو کہ تھوڑے سے فائدے کے لیے اپنی عاقبت ہر باد کر بیٹھے۔

(۳) فیصلے کرنے والوں کو بیر حدیث فیصلے کرتے وقت اپنے سامنے رکھنی چاہیے اور اس کے مطابق پہلے دعوے دار سے شاہد طلب کرنے چاہئیں اور اس پر زور دینا چاہیے لیکن اگر وہ شاہد نہ دے سکے تو پھر مدعی علیہ (انکاری) سے قسم اُٹھانے کا مطالبہ کرنا اور قسم دین چاہیے جب وہ قسم اُٹھالے تو معاملہ طے کر دینا چاہیے۔ بہر حال بیر حدیث فیصلے میں بنیادی حیثیت اور اصولی رہنمائی رکھتی ہے۔

### حدیث نمبر 34

## بُرائی ہے روکنا ایمان کا تقاضا

عَنُ أَبِى سَعِينِدِ الْخُولُوِي رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهُ عَنُهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ يَعَوُلُ: مَنُ رَأَى مِنْكُمُ مُنْكُرًا فَلُيُغَيِّرُهُ بِيدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسُتَطِعُ فَبِقَلُهِ، وَذَلِكَ اَضُعَفُ الْإِيْمَانِ. (رواه سلم) فَبِلسَانِه، فَإِنْ لَمُ يَسُتَطِعُ فَبِقَلُهِ، وَذَلِكَ اَضُعَفُ الْإِيْمَانِ. (رواه سلم) '' حضرت ابوسعيد خدريٌّ روايت كرت بين كه بين كه بين ني رسول الله عَلَيْهِ سَي فرمات سان من مين سے جو حص كوئى بُرائى ويصو اسے باتھ سے منائ پھر اگراہے اس كى طاقت نہيں ہے تو اپنى زبان سے روك يس اگراس كى بھى اسے طاقت نہيں تو اپنى درجہ ہے۔'' طاقت نہيں تو اپنى درجہ ہے۔''

### تشريح:

یہ حدیث دعوت و تبلیغ اور نہی عن المنکر کے بارے میں اصولی رہنمائی کرتی ہے اس لیے اسے تفصیل سے بیان کیا جاتا ہے۔ یہ بات ذہن میں رہے کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر دعوت وتبلیغ کا ایک اہم جزہے۔

دینِ اسلام خیرو بھلائی کا دین ہے اور مسلم اُمت کو دنیا میں اس لیے بھیجا گیا ہے کہ وہ نیکی پھیلائے اور بُرائی کوختم کرے تا کہ انسان دنیا میں اُمن وسلامتی کی زندگی گزارے اور زورو جبرِ اور دُکھ تکلیف ہے بے فکر ہوکررہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

كُنْتُـمُ خَيْـرَ اُمَّةٍ اُخـرِجَـتُ لِـلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُوْمِنُونَ بِاللهِ. (آلعران١١٣)

"تم بہترین اُمت ہو جے لوگوں (کی ہدایت اور رہنمائی) کے لیے لایا گیا

ہے تا کہ نیکی کا تھلم کرواور بُرائی ہے روگواوراللہ پرایمان لاؤ۔''

اس طرح سورۂ بقرہ کی آیت ۱۳۳ میں بھی اس کو بہتر اُمت کہا گیا ہے پھراس اُمت کے افراد (مومنوں) کی صفات بیان کرتے ہوئے فرمایا گیا ہے:

''مومن مرد اورمومن عورتیں ایک دوسرے کے ساتھی ہیں، نیکی کا تھم کرتے ہیں اور پُر انی سے روکتے ہیں، نماز قائم کرتے ہیں، زکوۃ ادا کرتے ہیں اور اللہ اور اس کے رسول کی فرماں برداری کرتے ہیں، ان ہی پر اللہ رحم فرمائے گا۔'' (التوبہ 21)

امر بالمعروف اور نہی عن المئر نہ صرف اُمت کی اجھاعی اور عمومی ذمہ داری ہے بلکہ اُمت کے افراد کی انفراد کی ذمہ داری بھی ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

اَلْآمِرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ. (التوبه:١١٢)

" نیکی کا حکم دینے والے اور بُرائی سے رو کنے والے۔"

الله تبارک وتعالی نے حضرت لقمان کی وہ نصیحت بیان کی ہے جو انہوں نے اپنے بیٹے کو کی تھی:

يَـابُـنَـىَّ اَقِـمِ الصَّلَوٰةَ وَأَمُرُ بِالْمَعُرُوُفِ وَانُهُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرُ عَلَى مَآاصَابَكَ اِنَّ ذٰلِكَ مِنُ عَزُمِ الْاُمُورِ. (لِقان١٤:١١) ﴿ ... ﴿ عَلَى

''اے میرے بیٹے! نماز قائم کر اور نیکی کا تھم دے اور بُر ائی ہے روک اور اس راہ میں جو تکلیف پہنچے اس برصبر کر، بلاشیہ بیا ہم کاموں میں سے ہیں۔''

امر بالمعروف اور نہی عن المنكر كے بارے ميں نبی عليہ كى متعدد احادیث وارد ہوئى

بين جواحاديث كَى كَابول مِين مُوجود بين - بم يهال يرضرف دوحديثين بيان كرت بين:
عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ مَسْعُودٍ قَالَ ..... فَجَلَسَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيُهِ
وَسَلَمَ وَكَانَ مُتَكِئًا فَقَالَ: لَا، وَالَّذِى نَفُسِى بِيَدِه لَتَامُرُنَّ
بِالُمَ عُرُوفِ وَتَنُهَ وُنَ عَنِ اللهُ نُكَرِ وَلَتَا حُذُنَّ عَلَى يَدِى الطالم
وَلَتَ أُطَرُنَهُ عَلَى الْحَقِ إِطُرًا اَوْلَيَصُوبُنَ اللهُ بِقُلُوبٍ بَعُضِكُمُ عَلَى
بَعْضِ ثُمَّ لَيَلْعَنُكُمُ كَمَا لَعَنَهُمُ. (يَهِنَ بَوالدَ عَلَى اللهُ بِقُلُوبٍ بَعُضِكُمُ عَلَى
بَعْضِ ثُمَّ لَيَلْعَنُكُمُ كَمَا لَعَنَهُمُ. (يَهِنْ بَوالدَ عَلَى اللهُ بِقُلُوبٍ بَعُضِكُمُ عَلَى بَعْضِ ثُمَّ لَيَكُونَ اللهُ بِقُلُولٍ المَعْنَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

''حضرت عبدالله بن مسعودٌ سے روایت ہے کہ رسول الله علیا ہے۔ بیٹے ہوئے تھے پھر سید ھے بیٹھ گئے اور فرمایا ''نہیں! اس ذات کی قتم جس بیٹھ ہوئے تھے پھر سید ھے بیٹھ گئے اور فرمایا ''نہیں! اس ذات کی قتم جس کے قبضے میں میری جان ہے، تم ضرور لوگوں کو نیکی کا حکم دیتے رہو گے اور کا لم کو حق پر جھاؤ گئے برائی سے رو کتے رہو گے اور ظالم کو حق پر جھاؤ گئے اگر تم لوگ ایسا نہیں کرو گے تو تم سب کے دل بھی ایک ہی طرح کے ہو جا کیں گے اور پھر اللہ تم کو اپنی رحمت سے دور پھینک دے گا جس طرح بی اسرائیل کے ساتھ اس نے معاملہ کیا۔''

مسلم أمت امر بالمعروف اور نهى عن المنكر كافرض اداكرتى رہاور ظالموں كوظم سے روكتى رہة و دونوں جہانوں كى نجات حاصل ہوگى ورنه الله تعالىٰ كى رحمت سے اس طرح دور ہو جائے گى جيسے بنى اسرائيل دُور ہو گئى تھى۔ نبى عليہ نے اس كام كى اہميت اور فضيات بان كرتے ہوئے فرمایا:

" حضرت ابوسعيد خدريٌ نے كہا كهرسول الله عليك في فرمايا:

'' ظالم اور جابراقتدار اور قوت کے سامنے حق کا کلمہ (بات) کہنا افضل جہاد ہے۔''

اُمتِ محدید کے ہردور میں انفرادی طور پرالیے خص رہے ہیں جنہوں نے بیفرض ادا کیا ہے اور اس راہ میں آنے والی تکالف جھیلی ہیں۔ کتنے حضرات نے اپنی جانیں تک قربان کی ہیں لیکن اس فرض کی ادائیگی سے بیچے نہیں ہے، اس کام کی ادائیگی کے لیے اجتماعی کوششیں بھی کی ہیں البتہ آج کے اس دور میں اس فرض کی ادائیگی میں کافی کوتا بی بورسی ہے اس کوتا ہی کے خلف اسباب ہیں جیسے اس بارے میں آمدہ آیات واحادیث کی تاویل کرنا، انسانوں کا ڈر، دنیادی لا کی وحرص، آرام وعیش پرتی، اللہ کی راہ میں تکافیس جھیلنے سے کمترانا اور مغربی و محدلوگوں کا پرو پیگنڈہ وغیرہ۔

امر بالمعروف ونہی عن المنکر کا دائر ہ بہت وسیع ہے لینی ایک فرد، ایک گھر کے بڑے، رئیس، سردار، حاکم سے لے کر تنظیموں برادر یوں، جماعتوں، تح یکوں اور حکومت تک پھیلا ہوا ہے۔ ہرشخص اور ہر تنظیم پر اس کی طاقت، اختیار واقتد ارکے مطابق اسے سرانجام دینا فرض

-

علائے کرام نے اس فریفہ کوفرض عین بھی کہا ہے اور فرض کفایہ بھی۔ فرض عین اس لحاظ ہے ہے کہ ہرفرد جو گھر کا ہڑا ہے اس کے چندا فراد جو ماتحت ہیں، جواس کے گھر میں پلتے ہیں اور کھاتے ہیں، انہیں نماز، روزے، دین کی بنیادی باتوں کے اداکر نے کا حکم دے اور شریعت کی طرف سے حرام کر دہ باتوں اور کا موں سے روکے البتہ بید کام اجماعی طور پر فرض کفایہ ہے یعنی اگر کچھ جماعتیں، تنظیمیں اور حکومتی ادارے بید کام کریں تو باتی لوگوں سے فرض ساقط ہو جائے گالیکن ایسے ادارے، تنظیمیں اور ایسی حکومت قائم کرنے کے لیے جدوجہداور کوشش کرنا ضروری ہے تاکہ دین کے تمام احکام قائم و جاری ہوں اور اللہ اور اس کے حرام کی نظام قائم ہو جائے اگر ایسے ادار سے نہیں ہیں اور نہر ہو جائے اگر ایسے ادار سے نہیں ہیں اور نہر ہیں ایسے اداروں کے قیام کی کوشش ہور ہی ہے اور امر بالمع وف اور نہری نے اور امر بالمع وف اور نہی بی نام مائی مقرم ہے۔

قرآن مجيد ميں ارشاد ہے:

وَلاَ تَكُنُ مِّنْكُمُ أُمَّةٌ يَّدُعُونَ إِلَى الْخَيْرِ يَامُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَأُولَٰذِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ. (آلَ مَرانِ ١٠٣٠٣)

''تم میں سے ایک اُمت الیی ضرور ہونی چاہیے جو نیکی کی طرف بُلائے اور نیکی کا حکم دے اور بُرائی سے روکے اور وہی لوگ کامیاب ہیں۔''

یہ آ بہتِ کریمہ صاف بتائی ہے کہ بیکام انفرادی کے ساتھ ساتھ اجتماعی پیانے پر بھی ہونا چا ہے اور اس سے خفلت نہ برتی جائے اس کام کے بارے میں ایک سوال بیرسا سے آتا ہے کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کون ہی باتوں اور کاموں کا ہونا چا ہے اس لیے کہ شریعت کے دائرے میں بہت می باتیں اور اعمال شامل ہیں پھر ان میں اچھی خاصی باتیں اختلافی ہیں۔

علمائے کرام کہتے ہیں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر میں وہ باتیں آتی ہیں جوفرض، واجب اور سنتِ مؤکدہ ہیں یا حرام، ممنوع اور مکروہ تحریمی ہیں اور اُمت میں متفق علیہ ہیں' البتہ شریعت کی جو باتیں صحیح تاویل وتعبیر کی وجہ سے مختلف فیہ ہیں اور مجتہدین، ائمہ اور مسلکوں کی وجہ سے مختلف فیہ ہوگئی ہیں، وہ امر اور نہی کے دائر ہے میں نہیں آتیں، یہ باتیں تعلیم کے دائر ہے میں آتی ہیں۔ مختلف مسلکوں کے لوگ ان کی تعلیم دیں گے اور ان مسلکوں کے بیروکاراس کی تعلیم لیں گے۔ یہ مختلف فیہ باتیں نہ تو حکماً نافذ کی جائیں گی اور نہ ہی ان کو منکر قرار دے کر ان سے روکا جائے گا' ای طرح ان باتوں پر بحث ومباحث اور مناظر ہے بھی تحقیق کی غرض سے ہوں گے جو صرف خاص علمی حلقوں تک محدود ہوں گ' مناظر ہے بھی تحقیق کی غرض سے ہوں گے جو صرف خاص علمی حلقوں تک محدود ہوں گ' مان پر پوسٹر چھا پنا، عام مناظر ہے کرنا، ان کو تسلیم نہ کرنے والوں کو گراہ کہنا صحیح نہیں ہے' کیونکہ ان کے دونوں پہلو اور مسلک صحیح تعبیر وتاویل سے ثابت ہوتے ہیں اور دین کے دائر ہے میں آتے ہیں جیسے رفع یدین اور امین بالجبر بھی دین ہے اور عدم رفع یدین اور آئین بالسر بھی دین ہے اس طرح دین کا دائر ہ بہت و سیع ہے۔

تعدیث زیرمطالعہ میں نہی عن المنکر کے تین درجے بیان کیے گئے ہیں، ان پرعمل کرنے کی ایک صورت اس مثال سے سمجھ سکتے ہیں۔ ایک شخص کوئی ناجائز کاروبار کررہا ہے، اس حالت میں حکومت کی طرف سے مقرر کردہ ادارے ادر ایجنسی کو طاقت (کیس درج کرنا، گرفتاری، چالان ادر سزا) کے ذریعے روکنا ضروری ہے۔ دوسرا درجہ میر سے کہ مارکیٹ کے ذمہ دار اور بڑے اس کوزبان سے ضرور سمجھا کیں۔ تیسرا درجہ کمزوروں، ضعفوں ادر بے بوں کا ہے کہ اسے این دل میں پُر اسمجھیں۔

امر بالمعروف اور نہی عن المئكر كا فریضہ اداكر نے والوں كے ليے لوگوں كی نجی زندگی میں دخل دینا، تحقیق و تفتیش كرنا، حالات كا تجسس كرنا جائز نہیں ہے البتہ كوئی قابل بھروسہ شخص كسى جرم كے ہونے كی اطلاع دے اور فساد بڑھنے كا اندیشہ ہوتو تحقیق و تفتیش كی جاسكتی

شخ محی الدین نے لکھا ہے کہ لوگ اس فرض کی ادائیگی میں کوتاہی، ستی ادر بے پرواہی برتے ہیں جبہ اسلام کا بیاہم عمل ہے۔ اس سے معاشرہ اسلام پر قائم رہتا ہے، برائیاں ذَب جاتی ہیں اور اللہ کی رحمت نازل ہوتی ہے۔ دوسری صورت میں ایسی قوم پر خدائی عذاب نازل ہوتا ہے جس میں نیک و بدسب گرفتار ہوتے ہیں اور گیہوں کے ساتھ کھن بھی پس جاتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

''پی ضرور ڈرنا چاہیے ان لوگوں کو جو اس کے علم کی مخالفت کرتے ہیں کہ انہیں فتنہ لیٹ میں لے لے یاان پر در دناک عذاب نازل ہو۔'' (انور ۱۳)

اوپر بیان کردہ صدیث پڑ ممل کرنے کے لیے علماء نے طریقہ یہ بتایا ہے کہ مومن پہلے مکارات، منہیات اور بُر ائیوں کی ممانعت کا یقین کرے، انہیں دل میں بُر استہجے پھران میں مبتلا اشخاص کو تنہائی میں حکمت اور نری سے سمجھائے۔ امام شافعیؓ نے کُہا ''جس شخص نے مبتلا اشخاص کو تنہائی میں تھیت کی اس نے اس سے خیرخواہی اور بھلائی کی اور جس نے اس مرعام کہا اس نے اسے بدنام کیا' لیکن ائی سے بھی وہ نہ سمجھے اور نہ مانے تو پھر عام زبان سے فرمائش کرے اور روکے تاکہ وہ بھی رُکے اور دوسرے لوگ اس سے باخبر ہوں لیکن اگر سے فرمائش کرے اور روکے تاکہ وہ بھی رُکے اور دوسرے لوگ اس سے باخبر ہوں لیکن اگر بارے میں اوپر بیان ہوا ہے ) مسلمان اس فریضے کی ادا گیگی کے لیے ہمت وجرائت اور بہادری سے کام لے، کسی بڑے کی بڑائی، دولت مند کی دولت اور طاقت ورکی طاقت کی بہادری سے کام لے، کسی بڑے کی بڑائی، دولت مند کی دولت اور طاقت ورکی طاقت کی برواہ نہ کرے اور نہ دوست کی دوتی اور محن کے احسان کا خیال کرے بلکہ اس کی خیرخواہی اور بھدائی اور ہمدردی سمجھ کرحق بتائے۔

## مسلمانوں کے باہمی حقوق

عَنُ أَبِى هُرَيُرةَ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيلَةُ: "لاَ تَحَاسَدُوا، وَلاَ تَدَابَرُوا، وَلاَ تَدَابَرُوا، وَلاَ يَبِعُ بَعُضِ مَ عَلَى بَيْعٍ بَعُضٍ ، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِنْحُوانًا الْمُسُلِمُ بَعُضُ كُمُ عَلَى بَيْعٍ بَعُضٍ ، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِنْحُوانًا الْمُسُلِمُ أَخُو اللهَ يَظُلِمُهُ وَلاَ يَخُذُلُهُ ، وَلاَ يَكُذِبُهُ وَلاَ يَحُورُهُ ، النَّقُولَى اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

" حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیاتی نے ارشاد فر مایا" ایک دوسرے سے حسد نہ کرو، ایک دوسرے کے مقابلے میں بھاؤ نہ بڑھاؤ، آپی میں بغض نہ رکھو، ایک دوسرے سے منہ نہ موڑو، ایک شخص دوسرے کے سلمان سودے پر سودا نہ کرے اور اللہ کے بندو! بھائی بھائی بھائی بن کر رہو۔ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے نہ اس پر ظلم کرے، نہ اس کو بے کسی کی حالت میں جھوڑے، نہ اس سے جھوٹ ہوئے، نہ اس حقیر جانے۔" پھر آپ علیات نے تین بار اپنے سینے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فر مایا" تقویل یہاں ہے، میمان ہے، یہاں ہے، انسان کے بُرا ہونے کے لیے کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان کا سب پھھرام ہے اس کا خون بھی، مال بھی اور آبر وبھی"۔

### تشريخ:

یہ حدیث بھی ان جامع احادیث میں سے ہے جن میں انفرادی، اجتماعی، معاشرتی، معاشرتی، معاشرتی، اور اخلاقی زندگی کے بارے میں اصولی بدایات دی گئی ہیں۔مسلمان اور مسلمان اور مسلمان معاشرے کے افراد ان باتوں پر عمل کریں تو دنیا وآخرت دونوں جہانوں کی بھلائی انہیں نصیب ہوگی، کتنی ہی معاشرتی بُرائیاں ختم ہوجائیں گی، بہت سے جھکڑے ختم ہوجائیں گے اور مسلمان باہمی شیر وشکر بن جائیں گے۔ حدیث زیر مطالعہ میں آمدہ باتوں کی قدرے تفصیل سے تشریح کی جاتی ہے۔

#### (۱)حمد:

انسان کی اخلاقی بیاریوں میں سے ایک بیاری حسد ہے۔قرآن مجید کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ حسد کا فروں، منافقوں اور یہودیوں کی صفت ہے اور مسلمان کے لیے حسد کرنا حرام ہے۔ اللہ تعالی نے سورۃ الفلق میں حاسد کے شرسے پناہ مانگنے کے لیے فرمایا ہے۔ اور حدیث شریف میں آیا ہے:

''اپے آپ کوحمد سے بچاؤ کیونکہ حسٰد نیکیوں کو اس طرح بھسم کر دیتا ہے جیسے لکڑیوں کوآگ بھسم کر دیتی ہے۔'' (ابوداؤد)

### (۲) تناجش بولی پر بولی لگانا:

تناجش اس کا مادہ بخش ہے جس کے معنی ہیں دوسرے سے بڑھ کر بولی لگا نااس کی کئی صور تیں: ایک یہ ہے کہ خرید وفروخت میں جھوٹی بولی لگا نا تا کہ انجان اور ناُواقف لوگ اس میں شریک ہوجا کیں اور دھو کہ کھا کر مہنگے بھاؤ پر چیز خرید لیں۔ بناوٹی گا مک پیش کرنا جبکہ ان کوخرید نانہ ہو، اس طرح کے کئی ایسے طریقے جن میں ٹھگی اور دھو کہ ہو، سب حرام ہیں۔

### (۳) تباغض اور تدابر:

مسلمان کا دوسرے مسلمان سے بغض رکھنا حرام ہے۔ ایک حدیث میں آیا ہے 'دکسی مسلمان کے لیے حلال (جائز) نہیں ہے کہ اینے بھائی سے تین دن سے زیادہ تعلقات تو ڑے رکھے اور جب بیہ دونوں آ منے سامنے ہوں تو ایک دوسرے سے منہ موڑ لیں ، ان دونوں میں احیصاوہ ہے جوسلام کرنے اور بات کرنے میں پہل کرے۔'' (ترندی)

### (۴) کسی کے سودے برسودا کرنا:

اس کا مطلب یہ ہے کہ کسی شخص نے سودا بکا کرلیا ہے یا کوئی شخص کسی تا جر ہے سودا کر ر ہاہے اوران کے درمیان بھاؤ اورشرا ئط ہو چکی ہیں، دونوں فریق راضی ہوں پاکسی نے سودا كرليا ہے اور خيار (اختيار ) كى مدت ومهلت كى تو ان حالتوں ميں خريداريا بيچنے والے كو ورغلانا اورسودا خراب كرنا خلاف شرع ب البته بهاؤ طے كرنے اور رضا مندى ظاہر كرنے سے پہلے درمیان میں آنا حرام تو نہیں ہے لیکن پھر بھی مناسب نہیں ہے اور اچھے اخلاق کے

### (۵) اُخوّت (بھائی جارہ):

مسلمانوں کے درمیان تعلقات بھائیوں والے ہونے چاہئیں قرآن مجید میں ارشاد

إِنَّمَا الْمُؤُمِنُونَ إِخُوَةٌ. (الحِرات:١٠)

''مومن تو آپس میں بھائی ہیں۔''

اس لیے آپس میں تعلقات بھائیوں والے ہونے حامئیں مضرورت کے وقت ایک دوسرے سے تعاون کرنا، مدد کرنا، مشکل وقت میں ایک دوسرے کے کام آنا، ان کی عزت کی حفاظت کرنا اور احتر ام کرنا، ایک مومن کا دوسرے مومن پرحق ہے اس طرح جب کوئی مومن اپنی مصیبت میں جائز مدد کے لیے پکارے تو اس کی پکارسننا اوراین بساط کے مطابق مد د کرنا بڑا تواب کا کام ہےاوراس کے ساتھ اس کے حق کی ادا ٹیگی بھی ہے۔

### (۲) ذلیل نہ کر ہے:

اس ارشاد کا مطلب میہ ہے کہ ہرشخص اپنی جگہ عام طور پر اورمسلمان خاص طور پرعزت كاحق دار ہے۔ چاہے غريب ہويا امير، عالم ہويا جابل، عامى ہويا خاص، حجھوٹا ہويا برا، ہر تخص کے اپنے خیالات وجذبات ہیں۔ شخصیت ہے، عزت نفس ہے۔ اس لیے ہر شخص کی

عزت واحترام کا کھاظ رکھا جائے گا، وعظ ونصیحت میں، لین دین کرنے میں، کام کاج میں،
بات چیت میں مومن کوخوار وزلیل نہیں کیا جائے گا، بے جاعیب نہیں بیان کیے جائیں گے
حتی کہ بنتی مذاق اور مزاح میں بھی عزتِ نفس کا خیال رکھا جائے گا۔ برخض کواچھی نگاہ سے
دیکھا جائے گا اگر کوئی عمر میں چھوٹا ہے تو یہ گمان کیا جائے گا کہ اس کے گناہ مجھ سے کم ہوں
گے' اگر بڑا ہوتو یہ خیال کیا جائے گا کہ اس کی نیکیاں مجھ سے زیادہ ہوں گی اور اگر کا فرکو
دیکھے تو بھی یہ گمان کرے کہ ہوسکتا ہے کہ خدا اسے اسلام نصیب کرے اور مسلمان ہو کر

### (۷) تقویٰ:

آپ علیت کا نام ہے اس کا واسطہ ظاہر سے زیادہ دل وضمیر اور اندر سے ہے۔ بعض لوگ دل کی کیفیت کا نام ہے اس کا واسطہ ظاہر سے زیادہ دل وضمیر اور اندر سے ہے۔ بعض لوگ ظاہری وضع قطع اور بیرونی بناوٹ و بجاوٹ د کیے کر کہتے ہیں کہ یہ بڑامتی ہے حالانکہ تقویٰ کا واسطہ بیرونی نمائش ہے کم ہے اور اندر سے زیادہ ہے۔ ان الفاظ ہے آ ب علیت کا ایک اشارہ اس طرف بھی ہے کہ کسی کو ظاہری خستہ حالت میں دیکھ کر حقیر اور کم نہ سمجھا جائے ، ہو سکتا ہے کہ از رمیں جواہر پوشیدہ ہوں اس طرح کسی کی ظاہری وضع قطع دیکھ کر اس کے متی کہ ہونے کا فیصلہ بددیا جائے۔ ہوسکتا ہے کہ بقول شاہ بھٹائی کے ' منہ تو مویٰ جیسا ہواور اندر کا بیلیس ہو۔''

#### (۸) باهمی احترام:

آ خریین آپ علی نے فرمایا ''مسلمان کا مسلمان پرخون ، مال اور آ بروحرام ہے۔
اسلامی معاشرے اور اسلامی حکومت میں مسلمان کی جان ، مال ،عزت اور آ بروکی پوری
طرح حفاظت کی جاتی ہے۔ نبی علی نے ججۃ الوداع کے خطبے میں ان متیوں چیزوں کی
حفاظت کرنے کی اہمیت وعظمت بیان کرتے ہوئے فرمایا ''تمبارے خون (جانیں) ،
تمبارے مال اور تمہاری عزتمیں اور آ بروا لیے محترم ہیں جیسے آج کا دن (نو ذوالحج) یہ مہینہ
(ذوالحج) اور یہ شہر ( مکہ مکرمہ) واجب الاحترام ہیں۔'' (متفق علیہ) ان متیوں کے احترام
میں کوتا بی کرنا حرام اور گناہ ہے اس طرح ایک مسلمان کی جان ، مال اور عزت و آ بروکا درجہ

قرآن وحدیث کی تمام تعلیم اس بات کو واضح کرتی ہے کہ مسلمانوں کے باہمی کون کون سے حقوق ہیں ، ان کی کتنی اہمیت ہے اور یہ کتنے ضروری ہیں پھر ان کی ادائیگی میں کوتا ہی کرنا کتنا بڑا گناہ ہے۔ یہ تو تو بہ سے معاف ہوتے ہیں اور نہ هج یا کسی اور نیکی کی ادائیگی سے ان کی کمی پوری ہو علی ہے لہذا ہم مسلمانوں کو ضروران باتوں کی طرف توجہ دینی جا ہے اور بہت کوشش کرنی چاہیے کہ بندوں کے حقوق (حقوق العباد) میں کوئی کوتا ہی نہ ہو اس طرح ہم دنیا وآخرت کی خواری وذلت سے نی سے عیتے ہیں۔

# خدمت خلق اور حصول علم

عَنُ أَبِى هُرَيُرةَ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنُهُ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَةً قَالَ: مَنُ نَفَسَ عَنُ مُؤُمِنٍ كُرُبَةً مِنُ كُرَبِ الدُّنيا نَفُسَ اللهُ عَنُهُ كُرُبَةً مِنُ كُرَبِ يَوْمِ الْهُ عَنُهُ كُرُبَةً مِنُ كُرَبِ يَوْمِ الْهُ عَنُهُ كُرُبَةً مِنُ كُرَبِ يَوْمِ الْهُ عَنُهُ كُرُبَةً مِنُ كُرَبِ يَوْمِ اللهُ عَنَهُ كُرُبَةً مِنُ كُرَبِ يَوْمِ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنيا وَالآخِرَةِ وَمَنُ سَتَرَ مُسُلِمًا سَتَرَهُ اللهُ فِي عَوْنِ أَخِيْهِ وَمَنُ سَلَكَ طَرِيُقًا يَلْتَمِسُ فِيْهِ اللهُ الْعَبُدِ مِنَ اللهُ لَهُ يَهُ مَوْنِ أَخِيْهِ وَمَنُ سَلَكَ طَرِيُقًا يَلْتَمِسُ فِيْهِ عِلْمُ اللهُ كَانَ الْعَبُدِ فِي عَوْنِ أَخِيْهِ وَمَنُ سَلَكَ طَرِيُقًا يَلْتَمِسُ فِيْهِ عِلْمُ اللهُ يَعُلُمُ اللهُ يَعْدَلُهُ مَ اللهُ يَعْدَلُهُ مَ اللهُ يَعْدَلُهُ مَ اللهُ يَعْدَلُهُ مَا اللهُ يَعْدَلُهُ مَا اللهُ يَعْدَلُهُ مَ وَمَنُ بَطَالِهُ عَمَلُهُ لَمُ يُسُرعُ بِهِ نَسَبُهُ اللهُ وَمَنُ بَطَأْبِهِ عَمَلُهُ لَمُ يُسُرعُ بِهِ نَسَبُهُ اللهُ ال

(رواهمكم بهذااللفظ)

'' حضرت ابو ہریر ہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی ہے نے ارشاد فر مایا '' جس نے کسی مومن کی و نیاوی پریشانیوں میں سے کوئی پریشانی دُور کر دی ، اللہ تعالی ا قیامت کے دن کی پریشانیوں میں سے اس کی ایک پریشانی دُور فر ما دیں گے اور جس نے کسی تنگ دست کے لیے آسانی پیدا کر دی ، اللہ تعالی و نیا اور آ فیرت میں اس کی پردہ بوشی فر مائیں گے۔'' فر مایا '' اللہ تعالی اس وقت تک بندے کی اعانت کرتے ہیں جب تک بندہ اپنے بھائی کی اعانت کرتا رہتا ہے اور جوعلم دین کی جیتو میں کسی راستہ پر چلا، اللہ تعالیٰ جنت کے راستہ کواس کے لیے آسان کر دیں گے اور جوگروہ اللہ کے گھروں میں سے کسی گھر میں جمع ہو کر کتاب اللہ کی تلاوت کرتا ہے اور ایک دوسرے کواس کا درس دیتا ہے سواللہ تبارک وتعالیٰ ایسے گروہ پر سکیت نازل کرتا ہے، رحمت حق ان پر سایہ فکن ہوتی ہے، فرشتے ان کو گھیر لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ایپ درباریوں میں ان کا تذکرہ کرتا ہے اور جس کا عمل اسے بلندم تبہ تک پہنچانے میں تاخیر کرے اس کا نسب اسے بلندم تبہ کل جانے میں جلدی نہیں کتا۔''

### تشريخ:

یہ ایک جامع حدیث ہے جس میں علم کی فضیات، آ داب، سلمانوں کی خدمت او ذکر کی فضیلت واہمیت بیان کی گئی ہے۔ آپ عیائی کی جامع احادیث میں سے یہ ایک ہے۔ اس حدیث میں بیان کردہ کاموں اور ان کی فضیلتوں کو دیکھا جائے تو اسلام کی جامعیت سامنے آتی ہے۔ اسلام اپنی اصلاح اور ایک دوسرے کی اصلاح کی خاطر مل کہ جامعیت سامنے آتی ہے۔ اسلام اپنی اصلاح اور ایک دوسرے کی اصلاح کی خاطر مل کر اور عمل کی تلاوت اور اس میں غور وفکر کرنے، باہمی تعلیم دینے اور حسب ونسب پر فخر نہ کا دور عمل کرنے کا نام ہے۔

(۱) درجس شخص نے کی مومن سسسساللہ تعالی اس پر دنیا وآخرت میں آسانی کرے گا۔'' میں مصیبت اور تکالیف میں مبتلامسلمان کی مصیبت بلکی کرنے اور اسے اس میں سے نکا لئے کی کی صور تیں ہو سکتی ہیں جیسے بھو کے کو کھانا کھلانا یا کسی استطاعت والے کو اس کی ترغیب دینا، کسی ہو لئے کوراہ دکھانا وغیرہ ایک کی صور تیں ہو سکتی ہیں جو اس کام کی دینا، کسی کما خور منانا وزیرہ ایک کی صور تیں ہو سکتی ہیں جو اس کام کی استطاعت کا سب بنے گا۔ ایم سے حرور انسانوں کی خدمت بھی کام آتے گی اور تکلیفوں سے نجات کا سب بنے گا۔ ای طرح مجبور انسانوں کی خدمت بھی کام آتے گی اور تکلیفوں سے نجات کا سب بنے گا۔ ای طرح مجبور انسانوں کی خدمت بھی کام آتے گی اور تکلیفوں سے نجات کا سب بنے گا۔ ای کام نہیں گے۔''

مسلمانوں کی کوتاہی کی پردہ پوشی کرنا اسلامی معاشرے کی خاص صفت اور اللہ کے

ہاں اجروثواب کا باعث ہے۔اللہ اور اس کے رسول کے فرمان سے معلوم ہوتا ہے کہ مسلم

عاشرے میں بُرائی کا چرچا نہ ہواور جتنا ہو سکے، اسے چھپایا جائے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: إِنَّ الَّذِيُنَ يُحِبُّوُنَ أَنُ تَشِيُعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِيْنَ امْنُوا لَهُمُ عَذَابُ ' اَلِيُمْ فِي الدُّنْيَا وَ الْاٰخِوَةِ. (الزر۱۹:۲۳)

''جولوگ چاہتے ہیں کہ مومنوں میں بُرائی تھلے، ان کے لیے دنیا اور آخرت میں در دناک عذاب ہے۔''

گناہوں اور عیوب کی دو بڑی قسمیں ہیں: ایک وہ گناہ اور بُرائیاں جن کا تعلق آ دئی انفرادی زندگی سے ہے اور ان کا شراور بُرائی معاشرے میں نہیں پھیلتی تو ایسے کاموں پر بدہ ڈالنامتحب اور بہتر ہے ای طرح کی آ دمی ہے کوئی انقاقی غلطی سرز دہوئی ہے یا گناہ کا کام ہوا ہے اور بات رفع دفع ہورہی ہے یا ہوگئ ہے تو اس کا چھپانا افضل ہے۔ دوسرے ہوگناہ جن کا تعلق اجتماعی زندگی اور معاشرے سے ہاور ان بُرائیوں کا مرتکب عادی مجرم ہوتو ایسے جرائم اور مجرموں پر پردہ ڈالنا جائز نہیں ہے اگر ہو سکے تو مجرم کو وعظ ونصیحت کر ہو سے تو ایسے اور فیصی ہے تو ایسے جرائم اور مجرموں پر پردہ ڈالنا جائز نہیں ہے اگر ہو سکے تو مجرم کا سدباب کریں کے سمجھایا جائے اور ذمہ داروں کے پاس بات پہنچائی جائے تاکہ وہ جرم کا سدباب کریں ورفساد کو بڑھنے سے روکیس اس طرح شاہدوں، راویوں کی کوتا ہیوں اور اجتماعی مالیات میں بین کرنے والے افراد کے غین کو ظاہر کرنا جا ہے۔ ظالموں، دھوکہ بازوں اور بدمعاشوں پر پردہ ڈالنا گویا جرم کو بڑھانا اور نیکوں اور شریفوں پرظلم کرنا ہے۔ شخ سعدی نے کہا ہے ہے۔

ککوئی بابدان کردن چنانست کہ بدکردن بجائے نیک مرداں

''بُرے لوگوں سے نیکی کرنا ایبا ہے جیسے نیک لوگوں کے ساتھ بُرائی کرنا۔''

مومن چونکہ دنیا میں اللہ کا سپاہی ہاں لیے اپنی بساط کے مطابق کرائی کورو کئے کی خود بھی کوشش کرے اور جس بات میں مسلمانوں کی مصلحت و بھلائی ہوتو ایسے حکام تک اس کی اطلاع بہم پہنچائے جہاں ہے اس کا تدارک کیا جا سکتا ہوالبتہ کسی کی عیب جوئی میں لگ جانا ،کسی کوصرف خوار کرنا ، اپنے نفس کی تسکین کی خاطر کسی کے عیب بیان کرنا ، جس عیب کے فاش کرنے میں اجتماعی مصلحت نہ ہوتو ایسی تمام صورتوں میں عیب پر پردہ ڈالنا افضل اور بھلائی کاعمل ہے ، ایسے شخص کو اللہ تعالی نے خوش خبری دی ہے کہ دنیا وآخرت میں اس کی بھلائی کاعمل ہے ، ایسے شخص کو اللہ تعالی نے خوش خبری دی ہے کہ دنیا وآخرت میں اس کی

یردہ بوشی کرے گا۔

(۳) ''الله تعالیٰ اس وقت تک ایسے بند ہے.....ملمان بھائی کی مدد میں ہوتا ہے۔''

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کو ایسے انسان پیارے ہیں جو دوسروں کی مدد میں

مصروف ہوتے ہیں۔ ایک روایت ہے کہ الخلق عیال اللہ یعن مخلوق اللہ کی عُیال ہے لہذا جو

شخص کی کے عیال سے بھلائی کرے تو اچھا لگتا ہے اور وہ چاہتا ہے کہ اس کا بدلہ چکائے

ادر احسان اُتار نے کے لیے اس کی مدد کرے لہذا جولوگ مجبور اور بے سہارا افراد کی مدد

کرتے ہیں، وہ اللہ کے پیارے ہیں اور اللہ اپنے پیاروں کا مددگار ہوگا اس لیے مخلوقِ خدا کی جائز مدد دل کھول کر کرنی چاہیے اور اللہ سے ثواب واجر کی نیت رکھنی چاہیے۔

(۴) "جوڅخص ایسی راه پر چلتا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ بہشت کی راه آسان کرےگا۔"

اس سے دین کاعلم حاصل کرنے کی اہمیت اور فضیلت معلوم ہوتی ہے اس طرح حصولِ علم کے لیے محنت کرنا،سفر کرنا اور اس کی راہ میں پیش آنے والی تکالیف برداشت کرنے کا درجہ بھی معلوم ہوتا ہے۔ ذیل میں وہ شرائط دی جارہی ہیں جنہیں دین کاعلم حاصل کرنے اور اس کے لیے سفر کرنے سے پہلے یہ پوری جاہئیں، دین طالبِ علموں، اس کے کرنے اور اس کے لیے سفر کرنے سے پہلے یہ پوری جاہئیں، دین طالبِ علموں، اس کے

لیے سفر کرنے والوں اور علماء کوانہیں ضرور مدنظر رکھنا جا ہے۔ سیج

(الف) اخلاص ونیت کی در نظی:

در حقیقت بیشرط نیکی اور عبادت کی اساس ہے۔ دین علم حاصل کرنے میں نیت خالص ہو کہ میرا مقصداس کے ذریعے اللہ تعالیٰ کے احکام معلوم کرنا اور رسول اللہ علیہ کی سنت کو بھینا اور اللہ کی رضا حاصل کرنا ہے، کوئی دنیا وی غرض، لالج مطع اور بڑا آ دمی بنیا اور مال ودولت کمانا نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

"تم کہو کہ میری نماز، میری قربانی، میرا جینا اور مرنا الله رب العالمین کے لیے ہے۔" (الانعام ۱۶۲۶)

### (ب) تواضع وانکساری اختیار کرنا:

طالبِ علموں اورمعلموں کو چاہیے کہا ہے اندر تواضع ، عجز اور انکساری اختیار کریں اور

تکبر وبڑائی سے ذور رہیں۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا'' رحمٰن کے بندے وہ ہیں جوز مین پر عاجزی سے چلتے ہیں۔'' (الفرقان ۱۴۰۶)

ایک روایت میں ہے کہ آپ طیعت سنجال ایک روایت میں ہے کہ آپ طیعت نے فرمایا''اے ابوذ را اپنے نبی کی وصیت سنجال کر رکھو کہ اللہ تمہیں اس سے نفع دے گا۔ اللہ کے لیے تواضع اختیار کرو کہ وہ تجھے قیامت کے دن بلندی سے نواز ہے گا۔ میرے نیک اور بدأ متی سے ملوتو سلام کرواورموٹے کپڑے بہنو اور اس میں اللہ کی رضا کے سواکوئی دوسرا مقصد نہ ہوتا کہ تمہارے دل میں تکبر اور عصیبت جگہ نہ مائیں۔'

### (ج) علم پرممل کرنا:

جوعلم حاسل ہواور دین کی جو بات معلوم ہواس پر عمل کر کے علم اور عمل میں یکسانیت پیدا کرنی چاہیے۔ ایک حدیث میں ہے کہ اللہ تعالی روز قیامت جب تک بندے سے پانچ باتوں کا جواب نہیں لے گا اس وقت تک بندہ میدانِ حشر سے آ گے نہیں بڑھ سے گا۔ ان میں سے ایک بیسوال ہوگا کہ جوعلم تو نے حاصل کیا اس کے مطابق عمل کیا ہے؟ (الرّندی) عارفوں نے کہا ہے کہ علم بلاعمل ایسے ہے جیسے بغیر پھل کے درخت نے خرضیکہ علم کے مطابق عمل ضروری ہے درنہ اس علم کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ اللہ تعالی نے بے عمل یہودی عالموں کے بارے میں فرمایا:

كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا. (الجمعة ١٢هـ (٥: ١٢

''ان کی مثال اس گدھے کی طرح ہے جو دفتر اُٹھائے ہوئے ہے۔''

کسی واعظ،معلم اور داعی کے وعظ ،تعلیم اور دعوت کا اثر اس وقت ہوتا ہے جب وہ اس پرخود عامل ہوور نہاس کا اُلٹااثر ہوتا ہے لیعنی وہ لوگ دین، دین داروں اور ان کی باتوں سے بذخن ہو جاتے ہیں۔

### (د) علم كوآكَ يَهْ بَجَانا:

آ دمی جوعلم حاصل کرے، ات دوسروں تک پہنچائے اتعلیم دے اور اس کی اشاعت کرے کیونکہ دینی علم عالم کے پاس امانت ہے۔ سو دنیا سے رخصت ہونے سے پہلے بیہ ا مانت دوسروں کے حوالے کر دے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرمایا:

وَمَا كَانَ الْمُوَّمِنُوُنَ لِيَنْفِرُوا كَآفَةً فَلُولا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَآنِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوْآ الِيُهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ. (الته ١٣٢٠)

''اوریہ بچھ ضروری نہ تھا کہ اہلِ ایمان سارے کے سارے نگل کھڑ ہے ہوتے پھرا یسے بکھ لوگ نکل آتے پھرا یسے بکھ لوگ نکل آتے اور دین کی سمجھ پیدا کرتے اور واپس جا کر اپنے علاقے کے لوگوں کو خبر دار کرتے ۔''

حضرت انس نے روایت کی کہ آپ علی ہے نے اپنے صحابہ سے پوچھا'' کیا میں تمہیں سب سے بڑاتنی بتالیہ ''آپ علی میں تمہیں سب سے بڑاتنی بتاؤں؟''انہوں نے عرض کیا''جی ہاں، یارسول اللہ! علیہ ''آپ علیہ نے نے فرمایا''اللہ تعالی شخوں کا تنی ہے اور میں آدم کی اولاد میں بڑاتنی ہوں اور میرے بعد سب سے بڑاتنی وہ ہے جس نے علم پڑھا اور پھراسے پھیلایا، پیشخص قیامت کے دن تنہا امت بن کے اُسٹے گا۔''

### (ه) تکبراور بے جابحث سے پر ہیز کرنا:

طالب علم اور عالم دونوں کو تکبر، غرور، بے جا بحثوں، مناظروں سے دُوررہنا چاہیے جو شخص اپنے علم کے زور پر اِترائے، علماء سے بحثیں اور مناظرے کر کے ان پر اپنا رعب بھائے اور دنیاوی فائد بے حاصل کرے، ایسے فرد کے لیے نبی علیقہ فرماتے ہیں:

''جس شخص نے چار مقاصد کے لیے علم حاصل کیا، وہ دوزخ میں جائے گا:
علماء سے برابری کرے یا بے وقو فوں سے بحثیں کرے یا اس کے ذریعے مال
کمائے یا لوگوں کو اپنی طرف متوجہ کرے۔'' لہذا علم حاصل کرتے وقت نہ تو ایکی نیت رکھے اور نہ ہی عالم بننے کے بعد ایسا رویدر کھے۔

### (و) في سبيل الله تعليم دينا: ﴿

معلم کو جا ہے کہ تواب کی نیت سے اللہ کے لیے تعلیم دے اور علم پہنچانے میں بخل نہ

كرے۔ ارشادِ بارى تعالىٰ ہے:

قُلُ لَا أَسْنَلُكُمُ عَلَيْهِ آجُرًا. (الانعام ٩:٦)

"" ب کہیے کہتم ہے اس (دین پہنچانے) پرکوئی اجزنہیں مانگتا۔"

معلم کوشش کر کے اپنا گزربسر کسی اور ذریعے ہے کرے اور دین کی تعلیم فی سبیل اللہ دے البتہ اگر کوئی شخص اپنا پورا وقت اس کام میں لگا رہا ہے تو ضرورت کے مطابق تنخواہ لینا جائز ہے۔

### (ز) علم نه موتو نه کهنا:

علم کی کوئی بات معلوم ندہونے کی صورت میں '' مجھے اس کاعلم نہیں ہے'' کہنے میں عار اور ترم محسوس نہ کرنا۔ رسول اللہ علی اللہ علی مرتبے اور مقام کے باوجود فر مایا ''جس سے سوال پوچھا جا رہا ہے، وہ پوچھنے والے سے زیادہ نہیں جانتا' اور آ پ علی ہے روح کے بارے میں سوال کیا گیا تو فر مایا ''لاادری'' (میں نہیں جانتا) امام شافعی نے کہا کہ ''اپنے شاگر دول کو 'نہیں' کہنا تھی سکھاؤ۔''

### (ح) علم كى اشاعت مين تكاليف برداشت كرنا:

علم کی باتیں کہنے، نصیحت کرنے، حق بات بتانے اور سلف صالحین کی اقتداء کرنے میں کوئی تکلیف پنچے تو اسے برداشت کرنا چاہیے اور اس پر صبر کرنا چاہیے۔ نی علیف نے فرمایا ''کسی نبی کواتی تکلیف نہیں دی گئی جتنی مجھے دی گئی ہے۔''

### (ط) تعليم دي مين حاجت مندكور جيح دينا:

علم پڑھانے میں ضرورت اور شوق رکھنے والوں کو ترجیح دینا چاہیے جس طرح صدقہ اور خیرات کرتے وقت ضرورت مندوں کو پہلے دیا جاتا ہے اور حاجت مندوں کا زیادہ لحاظ رکھا جاتا ہے اس طرح علم پڑھانے میں بھی لحاظ رکھا جاتا ہے۔

### (ی) علماء کی خدمت کرنا:

علم حاصل کرنے میں علماء کی صحبت اختیار کرنا،ان کی خدمت کرنا،ان کی طرف سفر کر

کے جانا، ان کی عزت واحر ام اور قدر کرنا ضروری باتیں ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے موی علیہ السلام کا قصہ بیان کرتے ہوئے فرمایا:

''ان سے موی علیہ السلام نے کہا کیا میں آپ کی پیروی کروں تا کہ آپ ایے علم وہدایت کی مجھے تعلیم دیں؟''(اللبف ١٦:١٨)

### تعلیم کی فضیلت:

(۵) ''جوگروہ اللہ کے گھروں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ان کا تذکرہ کرتا ہے۔''

اس کے بعدعلم وتعلیم کے حلقہ جات واجتماعات کی فضیلت بیان کی گئ ہے کہ جولوگ مسجدوں میں جمع ہوکراللہ کی کتاب پڑھیں، پڑھا کیں،ایک دوسرے کواس کی تعلیم دیں اور اس کے معانی ومفاہیم پرغور کریں،انہیں اللہ تعالیٰ کی رحتیں اور فرشتوں کی دعا کیں نصیب ہوتی ہیں اوراللہ تعالیٰ ان کا تذکرہ الیی مجلس میں کرتے ہیں جو بہترین مجلس ہوتی ہے۔

(۲) حدیث زیرمطالعہ کے آخر میں اسلام کا ایک اہم اصول بیان کیا گیا ہے، وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں حسب ونسب اور ذات و پات کا کوئی وزن اور مقام ومرتبہ نہیں ہے، کی کا اعلیٰ ذات اور اعلیٰ نسب ہونا آخرت میں نجات نہیں دلائے گا لیکن اعمالِ صالحہ نجات کا باعث ہوں گے جو شخص عمل میں چیچے رہ گیا، وہ اپنی حسب ونسب کی وجہ سے آگنہیں بڑھ سکے گا۔ اللہ کے ہاں معیار فضیلت اخلاص عمل اور کردار ہے۔

ارشادِ اللِّي ہے:

إِنَّ أَكُرَمَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ ٱتَّقَاكُمُ. (الحِرات:١٣:٣٩)

''بلاشبه الله كے نزد يك عزت والا وہ ہے جوزيادہ تقوى والا ہے۔''

ایک حدیث میں ہے:

"الله تمهارانب اور مال نہیں ویکھالیکن تمہارے دل اور عمل ویکھا ہے لبذا مومن ہمیشہ اپنے اعمال کی اصلاح کی تدبیر میں لگارہے اور اپنی ذات پات اور حسب ونسب برفخر وبزائی نہ کرے۔"

# نیکی اور بدی کا اراده

عَنُ إِبُنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ عَنُهُمَا عَنُ رَسُولِ اللهِ عَيَظَيَّةٍ فِيمَا يَرُويهِ عَنُ رَبِّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَالَ: "إِنَّ اللهَ كَتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيَنَاتِ، ثُمَّ بَيْنَ ذَلِكَ، فَمَنُ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمُ يَعُمَلُها كَتَبَها اللهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، وَإِنُ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَها كَتَبَها اللهُ عِنْدَهُ عَشُرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبُعِمِائِةِ ضِعْفٍ إِلَى أَصُعَافٍ كَثِيرَةٍ وَإِنُ هَمَّ بِسَيْنَةٍ فَلَمُ يَعُمَلُها كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَةً عَشُرَ حَسَنَاتٍ إِلَى مَنْعِمِائِةِ ضِعْفٍ إِلَى أَصُعَافٍ كَثِيرَةٍ وَإِنُ هَمَّ بِسَيْنَةٍ فَلَمُ يَعْمَلُها كَتَبَهَا اللهُ سَيِّنَةً وَإِنُ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ سَيِّنَةً وَاللهُ عَلِيهِ اللهُ عَلَيهَ اللهُ سَيِّنَةً فَلَمُ يَعْمَلُها كَتَبَهَا اللهُ سَيِّنَةً وَاللهُ فِي صَحِيْحِيهِمَا بِهِلَاهِ اللهُ سَيِّنَةً فَلَمُ يَعْمَلُها فَعَمِلُها كَتَبَها اللهُ سَيِّنَةً فَاللهُ وَقَالًا اللهُ وَاللهُ فِي السَّيْنَةِ الَّتِي هَمَّ بِهَا وَقُولُهُ "كَامِلَةً" فَانُطُرُ يَا أُحُى وَقَولُهُ "عَنَدَة وَاللهُ فِي السَّيْنَةِ الَّتِي هَمَّ بِهَا وَقُولُهُ "كَامِلَةً" وَاللهُ فِي السَّيْنَةِ اللّهِ عَظِيمَ اللهُ وَقُولُهُ "كَامِلَةً" وَاللهُ فِي السَّينَةِ اللهِ عَظِيمُ مَعَ بِهَا وَقُولُهُ "كَامِلَةً" وَاللهُ فِي السَّيْنَةِ النِّي عَظِيمَ وَقُولُهُ "كَامِلَةً" وَاللهُ فِي السَّيْنَةِ النِّي عَظِيمَ اللهُ عَنْمَلَهَا كَتَبَها اللهُ عِنْدَةً وَلَهُ عَلَيْهِ وَلِي اللهِ التَّوْفِيقُ اللهُ عَلَيْهِ وَلِي اللهِ التَّوْفِيقُ . "وَإِللهُ التَّوْفِيقُ . وَالْمِنَةُ اللهُ اللهُ المَّامِلةُ وَلَهُ اللهُ المَّامِلةُ وَلَهُ اللهُ المَّهُ اللهُ المَامِلةُ وَلَهُ اللهُ المَامِلةُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَعْمَلةُ وَاللهُ اللهُ السَّوْفِيقُ . والمِنْ اللهُ المَّامِلةُ والمَالِهُ والمَلهُ والمَّا اللهُ المَامِلةُ اللهُ المَامِلةُ والمَالِهُ والمَلهُ والمَالِهُ اللهُ الل

''حضرت عبدالله بن عباسٌ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیالیہ رب العزت والحلال سے براہِ راست روایت کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں''اللہ تعالیٰ نے نیکیوں اور بُرائیوں کولکھ دیا ہے پھراسے خوب بیان بھی کر دیا ہے لہذا جس شخص نے نیکی کا ارادہ کیا اور پھراس کو نہ کیا تو بھی اللہ تعالیٰ اپنے یہاں پوری
ایک نیکی اس کے نامہ اعمال میں لکھا دیتے ہیں اور جس نے نیکی کے اراد ہے
کے ساتھ ساتھ وہ نیکی کربھی لی تو اللہ تعالیٰ اپنے یہاں اس کے بدلہ میں دس
سے لے کر سات سوتک بلکہ اس سے بھی زیادہ نیکیاں اس کے نامہ اعمال
میں لکھ دیتے ہیں اور اگر کسی نے بُر ائی کا ارادہ کیا اور پھر اس کا ارتکاب نہ کیا تو
اللہ تعالیٰ اس کے بدلہ میں اپنے یہاں ایک نیکی لکھ ویتے ہیں اور اگر بُر ائی کا
ارادہ کر کے وہ بُر ائی کربھی لی تو اللہ تعالیٰ اس کے بدلہ میں صرف ایک گناہ لکھ
دیتے ہیں۔

(امام کیلی بن شرف الدین النودی (م۲۷۶ء) اس حدیث کی مخضر تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں)

''میرے بھائی (ہمیں اللہ تعالیٰ عمل کی توفیق دے) اللہ تعالیٰ کی مہر بانی دیکھیے اوراس حدیث کے الفاظ پر تھوڑا ساغور کیجیے، اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان'' اپ پاس' اس کا مطلب ہے رب تعالیٰ کا بندے کے ادادے کی طرف خاص توجہ کرنا اور اے وزن دینا پھر لفظ'' پوری' تاکید ہے اور اللہ تعالیٰ کا زیادہ توجہ کرنے کی طرف اشارہ ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ کا ایسی بُرائی کے بارے میں فرمان جس کا بندے نے ادادہ کیا لیکن اے عمل میں نہیں لایا، اللہ تعالیٰ اے اپ پاس بندے نے ادادہ کیا لیکن اے عمل میں نہیں لایا، اللہ تعالیٰ اے اپ پاس بوری نیکی لکھتا ہے اس کی تاکید بھی'' پوری' لفظ سے کی ہے اور اگر بُرائی کا ممل کیا تو اے ایک بُرائی کی کمی اور ہلکا بن ایک کے لفظ سے بیان کیا اور اس کی تاکید لفظ کامل (پوری) سے نہیں کی ۔ پس اللہ جانہ کی بیات کیا اور اس کی تاکید لفظ کامل (پوری) سے نہیں کی ۔ پس اللہ جانہ کی بے حیاب تعریفیں اور بڑے احمانات ہیں، اللہ بی توفیق دینے والا ہے۔'

### تشريخ:

حدیث کے شارحین نے لکھا ہے کہ بیصدیث ان اہم اور عظیم احادیث میں سے ایک ہے جس میں اللہ تعالی نے اس اُمت پر جوعظیم مہر بانیاں اور احسانات کیے ہیں، ان کا بیان ہے۔ ان حضرات نے اس کی شرح میں کئی نکات اور تشریحات تحریر کی ہیں، ان میں سے

چنداخصار ہے بیان کیے جاتے ہیں۔

الله تعالیٰ نے اپنی کتاب میں ارشاد فرمایا:

مَنُ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ اَمُثَالِهَا وَمَنُ جَآءَ بِالسَّيِّنَةِ وَلاَ يُجُزَى اِلَّا مِثْلَهَا وَهُمُ لاَ يُظُلِّمُونَ. (الانعام١٦١٥)

'' جس شخص نے نیکی کی تو وہ اس کے لیے اس کا دس گنا اجر ہے اور جس نے بُرائی کی تو اس جیسا ہی بدلہ دیا جائے گا اور ان پرظلم نہیں کیا جائے گا۔'' دوسری جگہ ارشاد ہے:

''جولوگ اپنا مال اللہ کی راہ میں خرج کرتے ہیں، ان کے خرج کی مثال ایسے بے جیسے ایک دانہ بویا جائے اور اس میں سے سات بالیں نکالیں اور ہر بالی میں سودانے ہوں اس طرح اللہ تعالیٰ جس کے عمل کو چاہتا ہے، بڑھا تا ہے۔'' میں سودانے ہوں اس طرح اللہ تعالیٰ جس کے عمل کو چاہتا ہے، بڑھا تا ہے۔'' (البقرہ ۲۱۲:۲۶)

ای طرح کی دوسری کتنی ہی آیتیں ہیں جنہیں عمل صالح اور انفاق کے بارے میں آید واحادیث سے ملایا جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ اللہ کے حضور میں اس کی رضا کے لیے اخلاص، سچائی اور ثواب کی نیت سے جو بھی نیکی کی جاتی ہے اس کا اجرکم از کم دس گنا ملتا ہے اور زیادہ کے لیے کوئی صدنہیں ہے۔ نیکی کی نوعیت، وقت، مقام اور نیکی کرنے والے کی کیفیت سے اس کا اجرکی گنا بڑھ جاتا ہے۔

حدیث کے عربی متن میں لفظ ہم (ارادہ) آیا ہے۔علماء نے اس کیفیت کو سمجھنے کے لیے انسان کے دل میں آنے والے خیالات،تصورات اور ارادوں کی پانچ فشمیں بیان کی ہیں۔ دوشعروں پرغور کیجیے:

مراتب القصد خمس ها جس ذكروا فخاطر بحديث النفس فاستمع يليسه هم فعسزم كلها رفعت سوى الاخير ففيسه الاخذ قدوقع.

"قصد (ارادے) کے پانچ درجے ہیں: ہاجش (وہم یا ہلکا خیال) وآل کا

خیال، دل کے وسو سے اور سوچ ،ہم (ارادہ) اور عزم (پکاارادہ) ان میں سے آخری کے سواسب معاف ہیں۔''

نیکی کا ارادہ عزم کرتے ہی ایک نیکی کھی جاتی ہے اور بُرائی کا ارادہ کرنے ہے بُرائی کا ارادہ کرنے ہے بُرائی کھی جاتی ہور بُرائی کرنے پرصرف ایک بُرائی کھی جاتی ہیں۔ بزاز اپنی مند میں ایک روایت جاتی ہوں۔ بزاز اپنی مند میں ایک روایت لایا ہے کہ رسول اللہ علی نے فر مایا ''اعمال کی سات قسمیں ہیں: دو کم لازم کرنے والے ہیں، دو کم آل اللہ علی بیں ایک کے بدلے ہیں، دو کم آل ایسا ہے جس جی بدلے ایک ہے، ایک عمل آلیا ہے جس کے بدلے دی نیکیاں ہیں اور ایک کم آلیا ہے جس کے بدلے جس نیکیاں ہیں اور ایک کم آلیا ہے جس کا ثواب اللہ تعالیٰ کے پاس اتنا ہے کہ اسٹ سونیکیاں ہیں اور ایک کم آلیا ہے جس کا ثواب اللہ تعالیٰ کے پاس اتنا ہے کہ اسٹ ارزم کی جہ سے دوز نی یا جاسکا' جو دو اعمال لازی نیچ و دو الے ہیں وہ کفر اور ایمان ہیں جن کی وجہ سے دوز نی یا جات لازم آئیں گئی ہے وہ دو کم کی کا ارادہ کرنے پر ایک نیکی ہے اور بُرائی کرنے پر ایک بدی ہے۔ ایسا کمل جو سی کے بدلے دس نیکیاں ہیں وہ مومن کا ہر نیک عمل جو سی خیت سے کیا جائے تو اس پر کم از کم دس نیکیاں ہیں' جو عمل سات سو کے برابر ہے، وہ مومن کا جہاد فی سبیل اللہ میں ایک درہم خرج کرنا ہے اور ساتویں قسم روزہ ہے جیسے حدیث میں ہے میں ایک درہم خرج کرنا ہے اور ساتویں قسم روزہ ہے جیسے حدیث میں ہے میں خود دوں کا اہر کمل اس کے اجر والا ہے سوائے روزے کے جو میرے لیے ہے اور اس کا بدلہ میں خود دوں کا اہر کمل اس کے اجر والا ہے سوائے روزے کے جو میرے لیے ہو اور اس کا بدلہ میں خود دوں کا اہر کمل اس کے اجر والا ہے سوائے روزے کے جو میرے لیے ہوادراس کا بدلہ میں خود دوں کا اہر کو آب اللہ ہی جائے ہوا ہے۔''

یُرائی کا ارادہ کر کے چھوڑنے والوں کی تین قسمیں ہیں: ایک وہ شخص جو کسی یُرائی کا ارادہ کرتا ہے چھرانند کی خاطرا سے چھوڑ دیتا ہے بینی ارادے پڑھل نہیں کرتا۔ ایسے شخص کو اللہ تعالیٰ ایک نیکی کا اجرعطا کرتا ہے۔ بیاس لیے کہ اس شخص نے ایک کام کرنے کا ارادہ کیا پھراس کے خلاف عمل (دل کاعمل) کیا۔ ایک حدیث میں ہے:

انما تركها جرائي.

"اس نے میری وجہ سے بیے چھوڑی۔"

دوسرا وہ مخض جو بُرائی کرنے کے ارادے پر پختہ تھالیکن بھول گیا اور غفلت کی وجہ سے یہ بُرائی نہ کرسکا سواس کے لیے نہ نیکی ہے اور نہ ہی گناہ ہے۔ تیسرا وہ خض جو بے ہی، ستی اور لا چاری کی وجہ سے بُر انی کے اراد ہے بڑھل نہیں کر سکا اگر چہ اراد ہے بر قائم تھا اس کے لیے کوئی نیکی نہیں ہے بلکہ اُلٹا ایک گناہ ہے کیونکہ وہ یہ بُرائی کرنے کی نیت رکھتا تھا بس اسے کسی وجہ سے موقع میسر نہیں آیا، جیسے ایک حدیث میں ہے۔ رسول اللہ علی ہے نے فر مایا''جب وو مسلمان تلواریں (ہتھیار) لے کر آپس میں لڑیں تو قاتل اور مقتول دونوں جہنمی ہیں۔' صحابہ نے پوچھا''یارسول اللہ! علی ہے اس قاتل کی تو بات سمجھ میں آتی ہے البتہ مقتول کا دوزخی ہونا سمجھ میں نہیں آتا؟'' آپ علی ہے نے فر مایا ''اپنے مدمقابل کے قل کرنے پر حرص کرنے والا تھا۔'' یعنی اپنی نیت اور اراد ہے پر پختہ قائم مالی نا موقع نہیں ملا۔ دل کا ارادہ ایک قتم کا عمل ہے اس لیے دل کے عمل کا بھی تواب اور اجر ہے۔

الله تعالى اوررسول الله "عَلَيْقَ مومنوں کو يه بات ذبن نشين کرانا چاہتے ہيں کہمومن کی سوچ تغميری ہونی چاہيے اور اگر بُرائی کا منصوبہ اور خيال ذبن ہيں آ جائے تو اے دُور کرنے کی کوشش کرنی چاہيے اور الله تعالی ہے ڈرتے ہوئے اس کی رضا چاہتے ہوئے اس پرعمل نہ کرنے کا ارادہ وعزم کرنا چاہیے۔

## نوافل اورالله كي صحبت

عَنُ أَبِى هُرَيُرَةَ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُهُ: إِنَّ اللهُ عَلَيْتُهُ : إِنَّ اللهُ عَلَيْتُهُ : إِنَّ اللهُ عَدِيلَ اللهُ عَلَيْهِ وَمَا تَقَرَّبَ اللهُ تَعَالَى قَالَ: مَنُ عَادَىٰ لِى وَلِيًّا فَقَدُ آذَنُتُهُ بِالْحَرُبِ، وَمَا تَقَرَّبَ اللهُ عَبُدِى إِلَى عَبُدِى بِشَىءٍ أَحَبَّ إِلَى مِمَّا الْحَرَضُتُهُ عَلَيْهِ، وَلاَيَزَالُ عَبُدِى يَتَقَرَّبُ إِلَى بِالنَّوَافِلِ حَتَى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبُتُهُ كُنُتُ سَمُعَهُ الَّذِى يَتَقَرَّبُ إِلَى يَبُطِشُ بِهَا وَرِجُلَهُ الَّذِى يَسُمَعُ اللهِ وَيَدَهُ الَّتِي يَبُطِشُ بِهَا وَرِجُلَهُ الَّتِي يَسُمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِى يُبُصِرُ بِهِ وَيَدَهُ الَّتِي يَبُطِشُ بِهَا وَرِجُلَهُ الَّتِي يَسُمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ اللَّذِى يُبُصِرُ بِهِ وَيَدَهُ الَّتِي يَبُطِشُ بِهَا وَرِجُلَهُ الَّتِي يَسُمَعُ مِنْ السَتَعَاذَنِى لَاعْمِينَهُ ، وَلَئِنِ السَتَعَاذَنِى لَا عَيْذَا لَهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

(روٰاه ابنجاري)

"خضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فر مایا" اللہ تبارک وتعالیٰ کا ارشاد ہے جو شخص میرے کی دوست سے دشمنی رکھے، میں اس سے اعلانِ جنگ کرتا ہوں اور میری پندیدہ چیز وں میں سے کی چیز سے میرا بندہ مجھ سے اس قد رقر یب نہیں ہوتا جتنا ان چیز وں سے ہوتا ہے جو میں نے اس مجھ سے اس قد رقر یب نہیں ہوتا جتنا ان چیز وں سے ہوتا ہے جو میں نے اس پر فرض کی ہیں اور میرا بندہ نوافل کے ذریعے میرا قرب حاصل کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ وہ مجھے مجبوب ہو جاتا ہے بھر جب وہ میرا محبوب بن جاتا ہوں میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے، اس کی آئھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے اور اس کی پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ جگھ سے سوال کرتا کی پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ مجھ سے سوال کرتا کی پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ جھے سے سوال کرتا

ہے تو میں اسے دیتا ہوں اور مجھ سے پناہ مانگتا ہے تو اسے پناہ دیتا ہوں۔''

### تشريح:

اس حدیث میں دواہم باتیں بیان ہوئی ہیں: ایک اللہ کے ولی سے عداوت رکھنا اور دوسری نوافل کی اہمیت اوران کے فائدے۔ دونوں کامختصر بیان کیا جاتا ہے۔

### ولی

- (۱) جس کے کہنے پر انسان چلے، اس کی مبرایات پرعمل کرے اور جس کے مقرر کردہ طریقوں، رسموں، رواجوں اور ضالطوں کی پیروی کرے۔
  - (۲) جس کی رہنمائی پرانسان بھروسہ کرے اوراسے اپناہادی رہبر سمجھے۔
  - (٣) جس کے بارے میں پیعقیدہ رکھے کہ دنیاوآ خرت میں مجھے بچانے والا ہے۔
- (4) جس کے بارے میں آدمی میہ سمجھے کہ دنیا میں غیبی طریقے سے میری مدد کر سکتا ہے، آفتوں اور مصیبتوں سے بچاتا ہے، رزق دیتا ہے، اولاد بخشا ہے اور مرادیں اور حاجتیں یوری کرتا ہے۔

یباں حدیث میں ولی کا لفظ مومن ،مسلم اور تابع کے معنی میں آیا ہے۔امام نوویؒ لکھتے

ىي

السمىراد هسنا بالولى المؤمن ليني يهال ولى سے مرادمومن ہے۔علامه ابن دقیق العيد (م٢٠٧ه ) لکھتے ہیں:

وَلَى اللهِ تَعَالَى هُوَ الَّذِي يَتَّبُعُ مَا شَرَعَهُ اللهُ تَـ الْحِ

''ولی الله وه ہے جواللہ کی شریعت کی اتباع اور پیروی کرے۔''

لیعنی جومسلمان اپنی پوری زندگی الله تعالی اور رسول الله علیقی کے احکام کے مطابق گزارے، وہی الله کا ولی اور ذوست ہے اگر چہالی زندگی گزار نامشکل کام ہے۔

حاصل میر کہ جس شخص کے انفرادی واجتماعی زندگی کے تمام معاملات جیسے عقائد، عبادات، تہذیب وتدن، معاشرت ومعاملات، اخلاق وآ داب ومعیشت وتجارت وغیرہ اللہ اور سول کے احکام کے مطابق ہوں تو وہ شخص ولی اللہ ہے، مسلم اور مطیع ہے۔

ولی ہے دشمنی رکھنے کامفہوم بزرگوں نے یہ بتایا کہ کوئی شخص ان کے دین وایمان کی وجہ ہے ان کے حق بتانے اور حق پر چلنے کی بناء پر ان ہے دشمنی رکھن و اس کے لیے اللہ کی طرف ہے اعلانِ جنگ ہے تو اللہ جب چاہے، ایے شخص کی گرفت کرے اور سزا دے۔ رہا ہے مسلمان سے عام باتوں میں اختلاف کرنا، مسائل پر بحث کرنا اور اختلاف رائے رکھنا، میں میں اختلاف کرنا، مسائل پر بحث کرنا اور اختلاف رائے رکھنا، میں مخالفت برائے مخالفت نہ ہواور کسمی برائے دشمنی برائے دشمنی مخالفت برائے مخالفت نہ ہواور کسی دین دار اور صالح آ دمی کو ذلیل کرنا نہ ہو۔

دوسری باٹ نوافل کی اہمیت اور ان کی ادائیگی پر حاصل ہونے والی نعمتوں اور رحمتوں کا بیان ہے۔ نبی علیلی کے اس ارشاد سے واضح ہوا کہ فرض کا اداکر نانفل اداکر نے سے افضل اور ضروری ہے لہذا جب تک انسان فرض ادائہیں کرے گا اس وقت تک نفل کی ادائیگی فائدہ نہیں دے گی۔ اللہ تعالی کا تقرب حاصل کرنے کے لیے فرض اداکر نا لازمی عمل ہے۔ ایک حدیث میں ارشاد ہے:

﴿ فرض كا تُوابِ نَفْل كے تُوابِ پِرستر ( 4 ) در جے زیادہ فضیلت رکھتا ہے''۔

پچھلوگ فرضوں کی ادائیگی ہے ستی اور غفلت برتے ہیں اور نوافل اور مستجات پر محنت کرتے ہیں ہورنوافل اور مستجات پر محنت کرتے ہیں جبکہ فرض ادا کرنا اور محرمات وحرام سے بچنا اطاعت وعبادت کی بنیاد ہے اس لیے بنیاد مضبوط کرنا ضروری ہے تاہم اس کے ساتھ نوافل ادا ہوتے رہیں تو سونے پر سیاک ہے۔

شریعت میں سنن، نوافل اور مستجات کا ایک طویل اور بڑا سلسلہ ہے۔غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ بیسلیے کسی نہ کسی فرض سے متعلق اور وابستہ ہیں۔ اسلام کی حکمتیں بیان کرنے والے عالموں نے ان کے کئی فائدے بیان کیے ہیں جوان کی ادائیگی سے حاصل ہوتے ہیں۔ تاہم ان لا تعداد حکمتوں اور فائدوں میں سے چندا کیک بیہ ہیں.

(الف) سنتوں اورنفلوں کی ادائیگی ہے جو عام طور پر کسی فرض نے مسلک و متعلق ہوتے ہیں یا اس سے پہلے یا بعد میں ہوتے ہیں ، انسان اس مطلوبہ فرض کی ادائیگی کے لیے جسمانی ، وہنی اور دلی طور پر تیار ہو جاتا ہے ، وہنی کیسوئی اور اس پر توجہ حاصل ہو جاتی ہے ۔ اور فرض اداکرنے کی کیفیت طاری ہو جاتی ہے۔

ب) نوافل فرائض کی زیب وزینت اور ان کی سجاوت ہیں۔ اس کی ایک مثال امام نووک نے اس طرح دی ہے ''کوئی آقا اپنے دو خادموں کو ایک ایک درہم کا پھل خرید کر لائیں، ان میں سے خرید کر لائی ان میں ان میں سے خرید کر لائی پیش پیشل پلیٹ یا ٹرے میں رکھ کر، اس پرعرق گلاب یا کوئی اور خوشبودارعرق ایک خادم میرپھل پلیٹ یا ٹرے میں رکھ کر، اس پرعرق گلاب یا کوئی اور خوشبودارع ق حیم کر اور اور پر رومال ڈھک کر خدمت میں ادب سے پیش کرے۔ دوسرا خادم فروٹ اپنی جھولی میں لے کر آئے اور آقا کے سامنے ڈال دے۔ ان دونوں فروٹ اپنی جھولی میں لے کر آئے اور آقا کے سامنے ڈال دے۔ ان دونوں خادم ورموں میں سے پہلا خادم آقا کے پاس عزت پائے گا، پندیدہ اور محبوب ہوگا اور کوئی ترقی نہیں کرسے گا۔

ج) فرائض میں جو کوتائی اور کمی رہ جاتی ہے، نوافل اس کی تلافی کرتے ہیں اور پورا اجروثواب ملتا ہے۔

د) نوافل کا حقیقی فاکدہ قیامت کے دن سامنے آئے گا۔ ایک روایت میں آیا ہے،

حریث بن قبیصہ تابعی بیان کرتے ہیں کہ میں مدینے شریف آیا اور اللہ تعالیٰ سے دعا
ک''یا اللہ! مجھے اپنے کی صالح بندے کی صحبت عطا ک'' پھر میں ابو ہریہ ہی کی خدمت میں حاضر ہوا اور انہیں اپنی دعا کی بات بتائی اور عرض کی کہ'' مجھے کوئی ایسی حدیث منائیں جو آپ نے خود نی علیلیہ سے سی ہوشاید کہ اللہ تعالیٰ مجھے اس سے نفع دے''

اس پر انہوں نے کہا''میں نے رسول اللہ علیلیہ کو فرماتے ہوئے سامنے'' قیامت کے

دن بندے کے اعمال میں سے سب سے پہلے نماز کا حماب ہوگا اور اس کی نماز کا

جائزہ لیا جائے گا پھر اگر یہ درست نکی تو بندہ کا میاب وکا مران ہو کر نکلے گا اور اگر بیہ

خراب نکی تو بندہ ناکام ونامراد ہوگا' پھر اگر اس کے فرضوں میں کی نکلی تو اللہ تعالیٰ

فرمائے گا''د کیمو میرے بندے کے اعمال میں پھے نیکیاں (سنت وفل) ہیں تاکہ

فرمائے گا''د کیمو میرے بندے کے اعمال میں پھے نیکیاں (سنت وفل) ہیں تاکہ

اس کے فرضوں کی کی پوری ہو سک' پھر باقی اعمال کا حساب بھی اسی طرح ہوگا۔

اس کے فرضوں کی کی پوری ہو سک' پھر باقی اعمال کا حساب بھی اسی طرح ہوگا۔

یہ ہے سنتوں اور نفلوں کا عظیم فائدہ اور نفع جومومن کو مشکل وقت میں کام آئے گا۔

'' پھر جب میں اس سے محبت کرتا ہوں سے بیاہ دیتا ہوں۔''

اس کامفہوم میہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی بندے ہے محبت کرتا ہے تو اے اپنا بنا تا ہے اور اس کی خود حفاظت کرتا ہے اور اس کے اعضاء ہے اپنی اطاعت وفر ماں برداری کا کام لیتا ہے بھر یہ بندہ اپنی نظر اللہ تعالیٰ کی نافر مانی میں استعال نہیں کرے گا بلکہ اس کے احکام کے مطابق و کیھے گا جس طرف بھی اس کی نظر جائے گی تو اللہ کی قدرت دکھے گا۔

اس کی نظر غور وفکر اور عبرت کی ہوگی۔ حضرت علی فرماتے ہیں '' میں جب بھی کوئی حسین وجمیل چیز دیکھا ہوں، اس طرح دوسرے تمام حسین وجمیل چیز دیکھا ہوں، اس طرح دوسرے تمام اعضاء اللہ تعالیٰ کی فرماں برداری کے رنگ میں رنگ جاتے ہیں اور نافر مانی میں ذرّہ برابر حرکت نہیں کرتے۔ مثال کے طور پر اب اس کے کانوں کوقر آن مجید کی تلاوت' ذکر اللہ اور نیک کی باتیں سننا پیند آئیں گی اور ناجائز آواز، راگ اور ساز سننا خراب کے گا۔'

آ خری کلمات پرغور کریں کہ جب یہ مانگے گا تو میں ضرور دوں گا جب بندہ اللہ کا پیارا بن جاتا ہے تو ہرضرورت کے وقت اسے ہی پکارے گا اور اس میں کوئی تجاب اور جھجک محسوس نہیں کرے گا اور رب تعالیٰ بھی دینے میں در نہیں کرے گا۔ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی ایسے بندوں میں شامل کرے۔ (آمین)

# بھول چوک پر گرفت نہ ہونا

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ: إِنَّ اللهَ تَعَيِّكُ قَالَ: إِنَّ اللهَ تَحَوُوزَلِيُ عَنُ أُمَّتِي الْخَطَأَ وَالنِّسُيَانَ وَمَا اسْتُكُرِ هُوَا عَلَيُهِ" حَدِيُثٌ خَسَنٌ رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ وَالْبَيْهِقِيُ وَغَيْرُهُمَا.

'' حضرت ابن عباس رضی الله عنه سے روایت ہے که رسول الله علی نظیم نے ارشاد فر مایا '' الله تارک و تعالی نے میری وجہ سے میری اُمت سے بھول چوک اور ان چیز وں کو جو ان سے زبردتی کرائی جائیں، درگز رفر ما دیا ہے۔''

### تشريخ:

اس اُمت پر جواللہ تعالیٰ کی عنایتیں، رحمتیں اور سہولتیں ہیں، ان میں سے ایک بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس سے خطا (چوک) نسیان (بھول) اور زور جرکی وجہ سے کیے ہوئے کام پر گرفت اور آخرت کی سزامعاف کردی ہے۔ قرآن مجید کی اس آیت میں اشارہ ہے:
دَبُنَا لَا تُوَّا خِذْنَا اِنْ نَسِیْنَا اَوْ أَخْطَانُنَا. (البقر ۱۸۲۱،۶)

''اے ہمارے پروردگار! اگر ہم ہے بھول ہو جائے یا ہم سے خطا ہو جائے تو ہماری پکڑنہ کر۔''

نی عَلِی ہے نے فرمایا''اللہ تعالی نے تمہاری بھول اور خطا سے کیا ہواعمل معاف کر دیا ہے۔''اگر اللہ تعالیٰ کی میر مبانی نہ ہوتی تو انسان مصیب میں مبتلا ہوجا تا ہے اور قدم قدم پر پیثانی اور تکلیف میں گرفتار ہوتا اور کتنے ہی اس کے عمل سے تع جوجاتے۔

اب حدیث میں آمدہ چنداصطلاحات کی تشریح وتفصیل بیان کی جاتی ہیں اس تفصیل

میں جانے سے پہلے یہ بات سمجھ لیجیے کہ انسان سے تعلق رکھنے والے اعمال تین قتم کے ہیں (۱) حقوق اللہ (۲) حقوق النفس (۳) حقوق العیاد

بھول چوک اورزور جبر کی مجہ سے پہلی اوقت موں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے گرفت نہیں ہوگی اور بعض اعمال پر تختم بھی ساقط ہو جائے گا البتہ حقوق العباد میں کوتا ہی اور بھول چوکہ (خطا) سے جن تلفی کرنے پر دنیا میں گرفت ہوگی تا ہم آخرت میں معافی کی امید ہے جیسے خطا سے کسی مسلمان کوقل کرنے پر دنیا میں فدیہ و کفارہ ہے اور بھول چوک سے کسی کا مال ضائع کرنے پر تاوان لازم آئے گا۔

#### خطا

اس کام کو کہتے ہیں جو بلاارادہ اتفاق سے ہو جائے جیسے کوئی شخص روزہ رکھ کر وضہ کرنے بیٹھا بکلی کرتے ہوئے بغیراراد ہے کے یانی حلق میں چلا گیا۔

### نسيان:

نسیان (بھول) کا مطلب میہ ہے کہ روزہ رکھ کر بھول گیا اور پانی پی لیا یا کھا نا کھا لیا۔

#### جر

جبر (زبردتی) مفہوم ہیہ ہے کہ کسی ظالم یا زور آور اور جابر کی طرف سے کوئی کام زبردتی شریعت کے خلاف کرانا، ان کاموں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے معافی ہے اور گرفت نہیں ہوگی اور بعض اعمال پر حکم بھی ساقط ہو جائے گا جیسے روز سے میں بھول سے کھانے پینے پر روزہ نہیں ٹوٹے گا' البتہ نماز پڑھنا بھول گیا تو جب یاد آئے، پڑھ لے اس طرح کوئی شخص جانور کوذ نح کرتے وقت بسم اللہ پڑھنا بھول گیا تو ذبچہ حلال ہوگا کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس اُمت سے خطا اور نسیان معاف کر دیے ہیں۔

ں سامی حکم زور جبر کا ہے، کوئی ظالم کسی کونماز پڑھنے سے روک دے یا کفر بکنے یا کسی کو گالی دینے پر مجبور کرے اور وہ مجبوراْ اس طرح کرے تو گناہ گارنہیں ہوگا اور نہ ہی اس کے ایمان میں فرق ﷺئے گا۔

اگر کوئی جابر کسی شخص کو کفر کا کلمہ (بول) کہنے پر مجبور کرے تو کہنے کی اجازت

(رخصت) ہے۔اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے:

مَنُ كَفَرَ بِاللهِ مِنُ بَعُدِ اِيْمَانِهِ إِلَّا مِنْ أَكُرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمِئِنَ ۚ بِٱلْإِيْمَانِ. الْحَل (الْحَل:١٠٦١١)

'' جو شخص الله پر ایمان لانے کے بعد کفر اختیار کرے لیکن وہ شخص نہیں جس سے زبردتی کی جائے اور اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو۔''

ایسے آدمی کی پکڑنہیں ہوگی اور وہ مرتد اور گناہ گارنہیں ہوگا البتہ عزیمت (بڑی ہمت اور استقلال) کی راہ بیہ ہے کہ زبان سے کفر کا کلمہ نہ کہے اور ایمان پر قائم رہے۔ یہ درجہ بہت او نچا اور اولوالعزم ہستیوں کا ہے۔ اسلامی تاریخ میں ایسے کتنے ہی مومن گزرے ہیں جنہوں نے موت قبول کی اور قبل ہو گئے لیکن کفر کا کلمہ زبان پرنہیں لائے۔نسیان، خطا اور جبر کے مزید احکام اور ان کی تفصیل فقہ کی کتابوں میں ملاحظہ کریں۔

### حدیث نمبر 40

## مومن اور د نیاوی زندگی

عَنِ ابُنِ عُمَرَ رَضِى اللهُ عَنهُمَا قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ اللهِ عَيَا لَهُ بِمَنكِبِى فَقَالَ: "كُنُ فِى الدُّنُيَا كَانَّكَ غَرِيُبْ أَوْعَابِرُ سَبِيلٍ وَكَانَ ابُنُ عُمَرَ رَضِى اللهُ عَنهُ مَا يَقُولُ: إِذَا أَمُسَيْتَ فَلاَ تَنْتَظِرِ الْصَّبَاحَ، وَإِذَا أَمُسَيْتَ فَلاَ تَنْتَظِرِ الْصَّبَاحَ، وَإِذَا أَمُسَيْتَ فَلاَ تَنْتَظِرِ الْصَبَاحَ، وَإِذَا أَمُسَيْتَ فَلاَ تَنْتَظِرِ الْمَسَاءَ وَخُذُ مِنُ صِحَتِكَ لَمَرَضِكَ وَمِنُ حَمَاتِكَ لِمَرْضِكَ وَمِن حَمَاتِكَ لِمَرْضِكَ وَمِن حَمَاتِكَ لِمَوْتِكَ. " (رواه ابخاري)

"خضرت عبدالله بن عمر روایت کرتے ہیں که رسول الله علی فی میرے کندھے کو پکڑ کر فر مایا" تم دنیا میں ایسے رہوجیسے پردیکی یا راہ گیررہتا ہے۔" حضرت عبدالله بن عمر فر مایا کرتے تھے" دنیا کو ایس بے ثبات چیسمجھو کہ جب شام ہو جائے تو شام کا انتظار مت کرواور جب شبح ہو جائے تو شام کا انتظار مت کرواور تندری کے زمانے میں بیاری کے زمانے کے لیے عمل کر کے رکھ لو۔" اور زندگی میں ہی موت کے لیے عمل کر کے رکھ لو۔"

### تشریخ:

اس حدیث میں نبی علیقہ نے مومن کی دنیا ہے تعلق کی نوعیت اور کیفیت کو واضح فر مایا ہے۔ آپ علیقہ اور ابن عمر کی نصیحت پرغور کرنے سے پہلے دنیا اور آخرت کے بارے میں اسلامی تصور کی وضاحت ضروری ہے تا کہ دنیا کی حقیقت سامنے آئے۔

اسلام کی نظر میں دنیا، کی زندگی عارضی اور وقتی چیز ہے اور آخرت دائی اور بیشگی کی جگه ہے، اس لیے دنیا کو دارالفناء اور آخرت کو دارالبقاء کہا گیا ہے۔ دنیا دارالعمل اور آخرت دارالجزاء ہے، دنیا دل لگانے کا ٹھکانہ نہیں ہے بلکہ عارضی وطن ہے جبکہ آخرت اصلی وطن اور ہمیشہ رہنے کا گھر ہے بہاں کی کامیا بی اور نا کا می، ؤ کھ سکھ سب عارضی ہیں اور آخرت کے سکھ اور راحت باعذاب دائی ہیں۔

قرآن مجید میں دنیا اور دنیا کی زندگی کا نقشه مختلف مقامات پر پچھاس طرح تھینچا گیا

ے:

''دنیا کی زندگی میں چند دنوں کی بہار اور دھوکے کا سامان ہے، یہاں کا کھیل کود، یہاں کی دلچیپیاں اور رنگینیاں، رعنائیاں اور روفقیں، یہاں کے ٹھاٹھ باٹھ، ہار سنگار، یہاں کا فخر وغرور، یہاں کا دَھن ودولت، سازوسامان جس میں لوگ ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرتے ہیں، یہاں کی نوابیاں اور یہاں کی بادشاہیاں بیسب فانی ہیں۔ یہاں کی روفقوں کی مثال ہری بھری فصل کی ہی ہے جو چند دن بڑی لہلہاتی اور جھوتی ہے پھر خشک ہوکر ٹوٹ پھوٹ کر بھوسا بن کراڑ جاتی ہے۔''

دنیا کا پینقشہ اور کیفیت ہم روزانہ دیکھتے ہیں اورلوگوں کا اس دنیا کو چھوڑ کر خالی ہاتھ جانے کا منظر ہماری آنکھوں کے سامنے گزرتا ہے لیکن دنیا کی رنگینیوں میں ایسے محو ہوتے ہیں کہ اس سے عبرت نہیں کیڑتے۔

زیرمطالعہ حدیث میں اس دنیا ہے مومن کا تعلق اور رویہ کیسا ہو، یہ بات سیدالمرسلین فی دوسرے ملک میں جانے والے اجنبی شخص یا راہ رو مسافر کی مثال دے کر سمجھائی ہے جیہے ایک اجنبی اور مسافر آ دمی اس علاقے اور ملک کی اشیاء، گھروں، لوگوں، مجلسوں اور محفلوں میں زیادہ دلچین نہیں لیتا، ان کے دگوں فسادوں میں شامل نہیں ہوتا اور نہ ہی لوگوں سے گہری دوسی رکھتا ہے کیونکہ اس کا اصلی اور حقیقی وطن دوسرا ہے جس کی اسے ہروقت فکر لگی ہوئی ہے اس طرح ایک مسافر اپنے ساتھ اتنا ہی سامان لیتا ہے جتنا اسے واپس وطن پہنچنے تک جا ہے اور جس سے سفر میں تکلیف نہ اُٹھائی پڑے۔ اس طرح وہ سفر میں مکان بنا کر کمین نہیں بن جاتا بلکہ جاری سفر میں تو کسی درخت کے سایہ تلے میٹھ کریا کسی سرائے میں کشہر کرتھوڑا سا آ رام کر کے اینے وطن کی طرف روانہ ہو جاتا ہے۔

### حدیث نمبر 41

### كامل مومن

عَنَ أَبِى مُحَمَّدٍ عَبُدِ اللهِ بُنِ عَمْرِو بُنِ الْعَاصِ رَضِى اللهُ عَنهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ : "لاَ يُوْمِنُ أَحَدُكُمُ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبُعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ" حَدِيثٌ صَحِيُح"، رَوَيُنَاهُ فِي كِتَابِ الْحُجَّةِ بِإِسُنَادٍ صَحِيْح.

''حضرت عبداللهُ بن عمرو بن عاص نے روایت کی که رسول الله علی فی ایا در مایا '' حضرت عبدالله علی خوابیش '' تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوگا جب تک اس کی خوابیش میرے لائے ہوئے طریقے کے تابع نہ ہوجائے۔''

### تشريخ:

نی اکرم علی کے جودین کے چھوٹے بڑے تمام معاملات پر چہاں ہیں دین کی ایک ایک اصولی بات کی گئی ہے جودین کے چھوٹے بڑے تمام معاملات پر چہاں ہوتی ہے۔ اس مدیث کوسورہ احزاب ۲۳ سے ملا کرمطالعہ کیا جائے۔ارشاد ہے: ماکان لِمُونُ مِن وَلاَ مُؤْمِنة إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ آمُوا اَن یَکُون لَهُمُ اللهُ عَرَسُولُهُ آمُوا اَن یککون لَهُمُ اللهُ عَرَسُولُهُ آمُوا اَن یککون لَهُمُ اللهُ عَرَسُولُهُ آمُوا اَن یککون لَهُمُ اللهُ عَرَسُولُ کا ان کے کی معاملے دورہ مون کو الله اوراس کے رسول کا ان کے کی معاملے کا فیصلہ کرنے کے بعد انہیں (قبول کرنے یا نہ کرنے کا) اختیار نہیں ہے۔'' مطلب یہ کہ خدا کو معبود مانے ، رسول کو اپنا بادی اور رہنما مانے کے بعد مومن کا مطلب یہ کہ خدا کو معبود مانے ، رسول کو اپنا بادی اور رہنما مانے کے بعد مومن کا

طریقہ، ڈھنگ اور سوچ کا اندازیہ ہوکہ اس کے عقائد، عبادات، معاملات، معاشرت، افلاق و آ داب اور انفرادی واجها کی زندگی کے لیے جو احکام اللہ اور رسول اللہ علیہ کی طرف ہے دیئے گئے ہیں، وہی صحح اور ضروری ہیں' پھر زندگی گزار نے میں جو بھی معاملات سامنے آئیں تو ان کا فیصلہ رسول اللہ علیہ کی لائی ہوئی ہدایت میں ہے ہی حاصل کرے لین صبح ہے شام تک اور شام سے صبح تک، پیدائش ہے موت تک، گھر سے بازار تک اور محبد سے بچہری تک کوئی بھی معاملہ ہو، اس کے صحح یا غلط، حق یا ناحق، حلال یا حرام اور جائز یا ناجائز ہونے کا فیصلہ کتاب اللہ اور حسن رسول اللہ علیہ ہو این کے حصل کرے اور اپنی خواہشات، برادری کی رسم ورواج اور وڈیرول، پیرول اور سردارول کے احکام کوچھوڑ کر رسول اللہ علیہ کی لائی ہوئی ہدایت کی طرف رجوع کرے، ان کی ہدایت کو او پر رکھے اور دوسرول کی باتوں کو ینچے رکھے۔ یہ ہا ایمان باللہ اور ایمان بالرسول کا تقاضا جو ہرمومن کو دوسروں کی باتوں کو ینچے رکھے۔ یہ ہا ایمان باللہ اور ایمان بالرسول کا تقاضا جو ہرمومن کو اختیار کرنا چا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

" نہیں! (اے محمہ) تمہارے رب کی قتم! بیاس وقت تک مومن ہونہیں سکتے جب تک اپنے جھکڑوں میں مجھے فیصلہ کرنے والا نہ مجھیں پھر آپ جو فیصلہ کریں اس کے لیے اپنے دلوں میں کوئی تنگی محسوس نہ کریں اور پوری طرح قبول کرلیں۔ " (النہاء ۱۵:۲۸)

یہ ہے مسلمان کے لیے قرآن کا حکم کہ وہ اپنے تمام معاملات میں نبی عظیم کو فیصلہ کرنے والا مان کر، ان کے فیصلہ کے سامنے سرتسلیم خم کرے۔ اس بات کو ایک حدیث میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

'' حضرت عبادہ بن صامت کیتے ہیں کہ ہم نے رسول اللہ علیہ ہے اس بات پر بیعت کی کہ آپ علیہ کا فرمان سنیں گے، چاہے تنگی ہویا فراخی اور ہمارا دل چاہے یا نہ چاہے۔''

چونکہ دینِ اسلام ایک مکمل دین ہے اور زندگی کے تمام معاملات میں رہنمائی کرتا ہے، ہدایات دیتا ہے اور واضح احکام دیتا ہے تو پھر ہم مسلمانوں کا بیدرویہ کیوں ہے کہ شادی برآت، ختنے وعقیقے (چھٹی)،موت،فوت اور دوسرے معاشرتی معاملات کا نکراؤ ہوتو وہاں پر شرایت کو پس پشت و ال کر برادری کی رسموں کو اختیار کرتے ہیں۔ یہ بات کوئی و هکی چھی نہیں ہے بلکہ ایک عملی حقیقت ہے اس کی ایک مثال کی خاندان میں ان کے کسی بزرگ اور بڑی عمر کے آ دمی کے انتقال کرنے پر میراث کی تقییم کے وقت دیکھی جاسکتی ہے۔ اس موقع پراگر کوئی دین دار شخص کہے کہ برادر، میراث اس طریقے ہے اور ان حصوں میں تقییم کریں جو قر آن مجید میں اللہ تعالی نے مقرر کیے ہوئے ہیں لیخی مردوں اور عورتوں کو جے دو اور کسی وارث کو محروم نہ کرو تو کیا جواب ملے گا؟ جناب! ہماری برادری میں عورتوں کو میراث میں سے حصہ دینے کا روائ نہیں ہے۔ یہ شریعت کو پس پشت و النے اور برادری کے روائ میں سے حصہ دینے کی واضح مثال ہے ای طرح زندگی کے دوسرے معاملات ہیں جن میں مسلمان کہیں انگریزوں کے قانون اور طریقے کی پیروی کرتے ہیں تو کہیں ہندوؤں، برهوں اور سکھوں کے طور طریقوں کو شریعت کے مقابلے میں اختیار کیے ہوئے ہیں تو کہیں باپ دادا کے جابلی طریقوں کو اپنائے برهوں این خواہشات کے پیچھے چل رہے ہیں تو کہیں باپ دادا کے جابلی طریقوں کو اپنائے موئے ہیں۔ یہ مسلمان کامل مومن مین کی راہ میں رکاوٹیں ہیں، ان تمام رکاوٹوں کوٹو ڑکر کر دیا و آ خرت کی کامیا بی عاصل کرے گا۔

### توبه واستغفار

عَنُ أَنَسٍ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ: "سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكَ يَقُولُ: قَالَ اللهُ تَعَالَى: يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعُوتَنِى وَرَجَوتَنِى غَفَرُتُ لَکَ عَنَانَ عَلَىٰ مَا كَانَ مِنُکَ وَلاَ أَبالِیُ، یَا أَبن آدَمَ لَوُ بَلَغَتُ ذُنُوبُکَ عَنَانَ السَّمَآءِ ثُمَّ السَّعَفُورَتِنِی غَفَرْتُ لَکَ، یَا ابْنَ آدَمَ إِنَّکَ لَوُ أَتَیْتَنِی السَّمَآءِ ثُمَّ السَّعُفُرتَنِی غَفَرْتُ لَکَ، یَا ابْنَ آدَمَ إِنَّکَ لَوُ أَتَیْتَنِی السَّعَفُورَةِ ثَبَى الْمَنْ الْآیُتَنِی السَّعَوْرَةِ بَنَ عَطَایَا ثُمَّ لَقِیْتَنِی کَالاَتُسُوکُ بِی شَیْنًا لاَتَیْتَنِی اللَّیْتَوَلِی اللَّیْ اللَیْ اللَّیْ اللِیْ اللَّیْ اللِیْ اللَّیْ اللَّیْ اللِیْ اللِیْ اللَّیْ اللِیْ اللَّیْ اللَّیْ اللَّیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللَّیْ اللَّیْ اللَّیْ اللَّیْ اللَّیْ اللَّیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللَّیْ اللَّیْ اللَّیْ اللَّیْ اللَّیْ اللِیْ اللَّیْ اللَّیْ اللِیْ اللِیْ اللَّیْ اللَّیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللَّیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللِیْ اللَّیْ ا

### تشریخ:

اس حدیث مبارکہ میں ایک طرف اللہ تعالی کے عظیم حلم وکرم، رحمت وشفقت اور فضل واحسان کا بیان ہے تو دوسری طرف بندے کے لیے مغفرت وعفو کی خوش خبری و بشارت

ہے۔ حدیث پرغور کرنے ہے مومن کے دل سے اپنی مایوی اور ناامیدی نکل جاتی ہے جسر سے شریعت میں منع کیا گیا ہے۔ اس کا بیہ مطلب بھی نہیں ہے کہ بندہ گناہوں کے انجام وعاقبت سے بے فکر اور بے خوف ہو کر گناہ کرنے پر کمر بستہ ہوجائے بلکہ اسے چا ہے کہ اس سے کوئی گناہ سرزد ہو جائے تو فوراً اپنے رب کی طرف رجوع کرے اور اپنے گناہوں کی معافی طلب کرے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

وَمَنُ يَعُمَلُ سُوءً اَوُ يَظُلِمُ نَفُسَةً ثُمَّ يَسُتَغُفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُورًا رَّحِيْمًا. (السَامُ:١١٠)

''اور اگر کوئی شخص بُر افعل کر گزرے یا اپنے نفس پرظلم کر جائے اور اس کے بعد اللہ سے درگزر کرنے والا اور رحم کرنے والا یائے گا۔''

استغفار اور توبہ دونوں ایک ساتھ ہوں یعنی اپنے گناہوں کی معانی بھی مائکے اور آئندہ کے لیے گناہ نہ کرنے کا ارادہ بھی کرے۔ایک اور آیت میں ہے:

ُوَانِ اسْتَغُفِفِرُوا رَبَّكُمُ ثُمَّ تُوبُوا اِلَيْهِ يُمَتِّعُكُمُ مَتَاعًا حَسَنًا اِلَى اَجَلٍ مُسَمَّى وَيُوْتِ كُلَّ ذِي فَضُلٍ فَضُلَهُ. (حودات)

"اور مید کهتم اپنے رب سے معافی چاہواوراس کی طرف بلٹ آؤ تو وہ ایک مدت خاص تک تم کواچھا سامانِ زندگی دے گا اور ہرفضل والے کواس کا فضل عطا کرے گا۔"

اورارشاد ہے:

وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ. (الورسان) "اورالله تعالى كى طرف تم سب رجوع كرو، ات مومنو! تاكرتم كاميابى سے جمكنار ہوجاؤ۔"

ندگورہ بالا آیتیں اور دیگر متعدد آیتیں اور حدیثیں واضح کرتی ہیں کہ موکن کو وقنا فو قنا حچوفی بڑی کوتاہی اور گناہ میں اپنے رب کی طرف رجوع کرنا چاہیے اور اپنے گناہوں کی معافی طلب کرنا چاہیے۔ استغفار کرنا ہر مومن کے لیے لازمی ہے کیونکہ ہر شخص سے کوئی نہ کوئی کوتا ہی اور خطا ہوتی رہتی ہے۔علماء نے استغفار کے تین در جے بیان کیے ہیں:

ایک درجہ گناہ گاروں کا ہے، اپنے گناہوں کی معافی کے لیے استغفار کرنا یہ درجہ خطا کاروں کی استغفار کہلاتا ہے۔

دوسرا درجہ اللہ کاشکر ادا کرنے میں کوتا ہی کرنے کا ہے جواولیاءاور علماء کا ہے۔ تیسرا درجہ شکرادا کرنے کا ہے، یہ نبیوں اور رسولوں کا ہے۔

توبہ کرنے کے لیے تین بردی شرطیں ہیں جن کا توبہ کرتے وقت ملحوظ رکھنا ضروری ہے: کہلی شرط توبہ کا ارادہ کرتے ہی گناہ کا کام چھوڑ دینا، دوم کیے ہوئے گناہ پر نادم اور پشیان ہونا اور سوم دوبارہ گناہ نہ کرنے کا پختہ ارادہ کرنا۔ بعض بزرگوں نے تین باتیں اور

جھی بیان کی ہیں:

(الف) کسی انسان کا توبہ کرنے والے کے ذمہ کوئی حق باقی ہے تو اسے ادا کرنا یا اس سے معافی چاہنا۔ اس طرح کسی کو زہنی، جسمانی اور اخلاقی تکلیف دی ہے تو اس سے معافی مانگنا۔

(ب) جن فرائض کی ادائیگی سے غفلت برتی ہےتو وہ ادا کرنایا ان کا کفارہ وینا جیسے فرض نمازی، روز ہے اور حج وغیرہ۔

(ج) نفس اورجسم کو جس طرح گناہوں کے مزے چکھائے ہیں اس طرح اسے اللہ کی فریاں برداری میں چلانا اور تکلیف دینا۔

بیان کردہ حدیث اور دیگر احادیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ تو بہ اور استعفار کرنے کے لیے کوئی حدمقر رنہیں ہے بعنی اتنی مرتبہ تو تو بہ قبول ہوتی ہے اور اس کے بعد نہیں ہوگی جیسے عام لوگوں میں مشہور ہے کہ بس تین مرتبہ تو بہ قبول ہوتی ہے اور اس کے بعد نہیں ہوتی ہے، یہ بات غلط ہے اور اسلام کے تصور اور عقید ہے کے خلاف ہے۔ بندہ جب بھی اللہ کی طرف اخلاص ویشیانی ہے رجوع کرتا ہے تو اللہ تعالی لبیک کہتے ہیں اور اس کی مغفرت فرماتے۔

ایک حدیث میں ہے کہ بندہ گناہ کرنے کے بعد جب معافی مانگنے کے لیے اللہ تعالی

کی طرف رجوع کرتا ہے تو اللہ تعالی کو اپنے بندے کے لوٹنے پر اس شخص ہے زیادہ خوثی ہوتی ہے جس نے اپنی اس اونٹنی کو پالیا ہو جس پر اس کے کھانے پینے کا سامان لدا ہوا تھا۔ ()انسان کو چاہے کہ بار بارتو بہ واستعفار کرتا رہے۔ نبی عظیمتی نے فرمایا:

''لوگو! اللہ ہے اپنے گناہوں کی معافی مانگ کرتوبہ کرو، میں اس سے روزانہ ایک سومرتبہ توبہ واستغفار کرتا ہول۔'' ( )